Arhimandrit Mihail Daniliuc

N2 e\

MIRIDE $I MERINDE



Redactor: Daniel Ciobanu

Tehnoredactori: Rema Zugravu, Andrei Alina
Design coperti: Lucian Dragomir

Prepress: Leonard Lunguleac

Editura Doxologia, Cuza-Voda 51, 700038, IASI
Tel.: +40 374704804

E-mail: editura@doxologia.ro

i Editura Doxologia

Comenzi:
https://edituradoxologia.ro

Email: comenzi@edituradoxologia.ro
Tel.: +40 724550463

© DOXOLOGIA, 2023
ISBN 978-630-301-109-7



Arhimandrit Mihail DANILIUC

MIRIDE SI MERINDE

NZAEN,

Editia a doua revizuitd si addugita

DOXOLOGIA
Tasi, 2023






Cuprins

Comunicare si cuminecare .............ccccocoevvinniicncinnnennne 11
Ajunare cu folos .........ccoiiiiininiiii 19
Despre nemancare de carne in siptdmana branzei............... 19
Postul Mare, vremea pocdintei si calea virtutilor................... 22
»Alimentele vegetale” care compromit postul ...................... 26
Canonul Sfantului Andrei Criteanul...........ccccccceiiiiiiinnnes 29
Despre consumul de vin In Postul Mare...........cccccevuviririnnnne 32
Cum pot POSti COPILIT..viiiiiiiiiiitc 36
,Fructele de mare” nu sunt vegetale...........cccceriiinininnnn. 40
De la tristete la bucurie, de la moarte la viata................. 45
Sfanta Cruce aduce primdvara duhovniceasca...................... 45
Sfantul Lazdr, cel inviat din morti ......ccccevveeecviniciccnniecnne. 49
Si ramurile de salcie pot rani pe Hristos.........cccoceviiiinnnnns 53
Ce au In comun Hristos si un pelican?..........cccccccccoecueecennes 56

Drumul dintre moarte si viata

O, Rastignitule! ..o 64

Cu Mantuitorul Hristos pe drumul Crucii .......cccoevevuereieennes 68

fmpértésirea in noaptea Sfintelor Pasti........c.ccccocoecniiciinniss

Cu Hristos spre Emmausul vietii nostre

Sfintirea merindelor in Sfanta noapte de Inviere................... 78

De ce carne de miel la masa pascald? ............ccccooeevriienreinnes 81
Lumina din evangheliile duminicale................................ 85

Zaheu vamesul, un curios mantuit
Doi Fii FISIPItOri .ooviiiiiiiiiiciciciicics

Pilda Fiului risipitor In arta ..........cccocevvrvvvvnnnncnrenes



Duminica a IV-a din Postul Mare ...........ccccccccoinniiiinnnae. 95
Dorul dupa Dumnezeu si intensitatea pocdintei................... 99
Singurdtatea, Intre naufragiu si virtute..........cccococeenennns 102
Omul, intre grijile vietii cotidiene si dorul dupa Cer.......... 106
Pilda lucratorilor Tai........ccoviiiiiiiiiiiiiiicccce 110
Intru lumina sArbAtOTIlOT ..........ovvveereeeereeeeienee 117
Boboteaza, bucurie si binecuvantare...........cccccccoceeciniiccnne. 117
Cum sa ne serbam onomastica? ...........ccccoeeeiicciniicncnns 120
La umbra Crucii Tale .......ccooviniiiiiiiccccicnes
De ce purtam la gat semnul Sfintei Cruci? ....
Sarbatorile din ,,zilele de TUCTU” .cooeeveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee
Apa cea vie a OrtodoXi€i........cccvvviuiinininiiiciniiiiiicce
Lucrarea Duhului Sfant, o poezie a frumusetii.................... 137
Sfanta Marie, pentru noi, roaga-te! .................cccccoceceene 141
Cat de vechi este cultul Maicii Domnului?.............ccccccco.e. 141
Nasterea Maicii Domnului, aspecte istorice si liturgice .....145
Praznicul Nasterii Maicii Domnului in amintiri si cifre ..... 148
Acoperamantul Maicii Domnului, lumina lind
A tOAMNEL ..vviiiicicetce s 151
Sdrbatoarea Vovideniei, aspecte liturgice si istorice............ 155
De mana cu prunca Maria prin Templu .......cccocvvriinnnnns 160
Zamislirea Maicii Domnului.........ccocoooviiiiiiiniiiinniiccne, 163
Bogorodisna sau Canoanele Maicii Domnului .................... 166

Buna Vestire, bucuria unei ceresti intalniri

Vesmantul Maicii Domnului ......coceevnevereccnnnneccnnenccenes
Adormirea Maicii Domnului, aspecte istorice

S1 HEUTZICE oo 176
Sfanta Marie, pentru noi roaga-te! ..........cccocoeeevevcccecccnns 181

Amintiri din mormant...................

Prohodul Maicii Domnului
Minunile Nascatoarei de Dumnezeu...........cooecevevveeeveueeennen. 194
Icoana Maicii Domnului, indrumatoarea ..........cooveveevenn... 198



Icoana Maicii Domnului de la Vovidenia.........ccccoeeueuncne. 202
Maica Domnului in poezia romaneasca.............ccoeeueveueuennnes 206
Adormirea Maicii Domnului in traditia populara .............. 210
Legende din academia populara ............cccocoverevvicereieinnnnnen. 212
Intalniri cu Maica DOmMnUIUi ........ovveeveeeereereeeeereseeeseneeneens 213
Sfinti si sfintenie ... 219
Urcusul” sfintilor din evlavia popularad in sinaxare............ 219
SENEH FOMANT ... 222
Sfantul Dionisie Exiguul........ccoovoiiiiiiiiniiiiiiicnns 229
Bunicii lui Hristos si bunicii NOStri .........ccccoceevvcieccinnccncne. 233
Sfantul Eufrosin, sau din bucatdrie In rai .....cccceeeeveeeeeeeenneen. 236
Cumpitarea, conditie de capatai pe cale Imparatiei .......... 237
Sfanta Parascheva si devenirea noastra nationala............... 239
Randul la Sfanta Parascheva, o scoald a credintei............... 242
Sfanta Parascheva si Sfantul Gheorghe Pelerinul................ 245
Stantul Ioan de 1a Rila......c.cocccveineiinenncnninnececeeene 248
Mai avem nevoie de ingeri? .................................................... 251
Sfantul loan Gurd de Aur, despre Preotie ............cccccuevene. 255
Sfantul Paisie de la Neamt si rugdciunea inimii.................. 258
Sfantul losif cel Milostiv, Mitropolitul Moldovei................ 262
Sfintii Trei lerarhi ...c.cccocoeeeenneeiineccneecneeecrenes 266
Acasad la Sfanta Matrona........c.ceeeeeceereereeeneneerecenenneecnennens 269
Marta si Maria......ccceeveniiiiniiiiiiiiiie e 273
Sfantul Grigorie Dascalul..........ccccceeciiiiiiiiciiicicnns 276
Sfintii taumMaturgi .......cococeveeiiiieicccceccecceeeeeae 280
Sfantul Stefan cel Mare si Sfant ..., 284
,Om fericit caruia soarta i-a harazit,
cu darnicie, toate darurile” .........cccooeeeveeeieeeeeeeeeeeens 285
In Stefan, romanii au gasit cea mai curatd icoana
a SULletul Ul 10T oo 286
Moldova lui Stefan, ,Poarta a crestinatatii” ..................... 288
,Am luat nadejdea In Dumnezeu cu mine” .........c.cc..c..... 289

Strdadaniile lui, simbolul intregii noastre istorii .................. 291



Martirul Sfintilor Romanow ..., 292
Ce ne-ar spune Sfantul Ilie? ...........ccoooovoeiiicnincces 296
Sfantul Ilie si mierea de albine ..........ccccccceeveereccnnercrcccnennnes 299
Sfantul Foca si focul iubirii dumnezeiesti.........ccoceveveueeennnnne 302
Sfintii Brancoveni, icoane de lumina si credinta
PEStE VRACUT vt 305
Sfintii Adrian si Natalia, locatari ai Raiului .........cccccccueueeeee. 309
Sfantul Moise Etiopeanul, un alt , talhar” in Rai.................. 312
Ultima sdrbatoare a anului bisericesc.........cccoccocervirirucncncne. 316
MIRIDE SI MERINDE PENTRU SUFLET ................... 321
Liturghisirea In romaneste, un dar si o binecuvantare....... 321
Nu busuiocul sfinteste Agheasma Mare..........ccccocveuincnens 324
Cand devine turistul pelerin ?..........ccovooeviinencncnccnnencnns 329
Césdtoria a doua, intre Sfantd Taina si pogordmant........... 333
Sd ne Impartasim mai des!? ... 337
Roadele Sfintei IMPArtASanii..........ovvveervverrreesnrieenressnnenns 341
Despre practica ludrii , particelelor” acasa..........cccceeueuncne 344
,Pdrinte, deschide-mi evanghelia si zi-mi viitorul!”........... 348
Sd ne temem de VIAJi? ..o 352
Despre obiceiul atingerii de vesmintele preotilor ............... 355
Din dor de mama........ccccceeviviiiiiiniiiicii 359
Dragoste si manipulare ..., 361
Faima lumeasca arsa de focul crematoriului........c.ccccccunce 365
Fotografierea raposatilor, intre necesitate si exagerare ......368
Mosii de vara si dorul de cei dragi .......ccccoeoevviviviicininicncnnes 371
Rostul slujbelor de pomenire pentru cei adormiti............... 374
Muzica bisericeascd, credinta si armonii sonore.................. 378
Pot lipsi Duminica de la Sfanta Liturghie?...........cccoceee.e... 382
Despre ingenunchere la Sfanta Liturghie .........cccccoeoeieecee. 386
O practicad ce nu poate fi considerata o abatere ................... 388
,Tdmaierea” caselor cu betisoare parfumate?...................... 390

Toaca, un cantec al dorului dupa Cer .........cccccoccciiicccnnns 393



9

Uleiul parfumat este mir? .........cccocovvvvvvvninnnnnnn 397
Sfintirea steagului national ...........cccccoeiiviiiiiiciiiiicnns 400
In murmur de colinde, prin omatul copilriei.............. 405
Sfantul sau ,mosul” Nicolae ?.......cccoeeverrennennenneneeenenn 405
Dezlegarile la peste din Postul Craciunului...........c.ccc.c.c..... 409
De ce postim In ajun de Craciun? ........cccccocoeeveeccceccncnenns 412
Turta cu julfa sau pelincutele Domnului ........ccoovviiinnnnns 416
Colinda intre traditie si ,afacere” ........c.cccoveeveernerccrcnennes 419
Craciunul, o sarbatoare invaluita In lumind..........ccceeeueee. 424
Un Craciun fard Hristos?.......ccccccvrieinnceiincccrceenes 428
Cum sa petrecem de Anul Nou?........cccccccoeeiiiiccicincnns 431
,Bratele parintesti sarguieste a le deschide”................. 435
Despre POCAINEA .......couvveveiiiiiiiiiiiccccc s 435
Indreptarele de spovedanie intre sablon si etalon............... 439
De ce avem nevoie de duhovnic?.........ccccoeeiiniiiiiininiccnnne, 444
Canonul de la duhovnic, pedeapsa sau
retetd tamaduitoare? ... 446
Duhovnic aspru ori bland? ..., 449
Duhovnic In varsta sau tanar?..........ccccceeeveeeecrceeeeeneenns 452

Célugarie versus CASAtOTie ..., 456






Comuniune si cuminecare

X < 2 ;.

N7 N

Cu ceva timp In urma am primit din partea Parin-
telui Mihail invitatia de a aseza cateva ganduri la Ince-
putul acestei frumoase izvodiri, rodita din osteneli
indelungate, impletitura de intrebari si rdspunsuri, si
plamada de ganduri dospite cu grijd in fata candelei
mereu aprinsd de la icoana Nascatoarei de Dumnezeu
din biserica Schitului Vovidenia al Lavrei Neamtului.
Am primit cu bucurie aceasta invitatie, iar bucuria si
acceptul meu se intemeiaza, in primul rand, pe faptul
ca solicitarea vine din partea unui om de omenie. Cine
l-a cunoscut pe Pdrintele Mihail i-a sesizat aceasta cali-
tate. Te primeste cu fata luminoasd, cu zambetu-i prie-
tenos, mai mult ascuns decat la vedere, asa cum 1i sade
bine unui calugar, si cu frumoase si mestesugit alcatu-
ite cuvinte de bun-venit care te imbie sa si ramai.
Omenia este un dar cu care ne nastem, tine de structu-
ra noastra ontologica. E un soi de pleonasm sa vor-
besti de omenie la oameni, dar, dacd acceptam faptul
ca acest dar cu care ne nastem, prin negrija noastra,
poate sa dispara, este demn si drept sa fie aratat atunci
cand el se asazd, ca o podoaba pretioasd, pe chipul si
in faptele unora dintre noi. Personal, cred ca multa
omenie rodeste din multa Liturghie. Devenim oameni



12 MIRIDE SI MERINDE

de omenie participand la Sfanta Liturghie. Multa ome-
nie pe care o intalnim In mandstirile noastre nu este o
simpla lucrare social-filantropica, ci o manifestare va-
zuta a omeniei, care curge din Liturghie. Autorul cartii
este un om al multelor liturghii si de pilduitoare omenie.

In al doilea rand, bucuria si acceptul meu se inte-
meiaza pe faptul cd invitatia de fi partas acestei rodiri
vine din partea unui calugar care-si implineste stator-
nic si staruitor slujirea asumata. In m&nastirile noastre,
calugarii si cdlugaritele indeplinesc o multime de as-
cultdri, de slujiri, insa totdeauna am apreciat pe calu-
gdrul care rdmane ceea ce este, cdlugdr, asa cum apreciez
pe familistul care ramane familist, pe invatatorul care
ramane invatator, pe medicul care ramane medic etc.
Cand o crestina a mers la Parintele Teofil de la Sambata
de Sus si i-a spus cd, atunci cand merge la slujba, vede
tot ce se intampla in jurul ei, vede cum sunt imbracati
oamenii, cum se Inchina, cum stau in genunchi etc., el
i-a zis: ,,Ai uitat de ce te-ai dus la biserica”. Parintele
Mihail (slavda Domnului!), ca si alti cdlugadri si calugarite
din manastirile noastre, tine bine minte de ce s-a dus
la manastire.

In cele din urm3, desi motivele sunt mult mai multe,
am acceptat cu bucurie provocarea dat fiind faptul ca,
in ultima vreme, ne leagd si o colaborare academicd,
Parintele Mihail, fiind absolventul Scolii Doctorale din
cadrul Facultatii de Teologie Ortodoxa ,,Dumitru Sta-
niloae” din lasi, cu o teza despre Maica Domnului in
cultul divin ortodox si in cultura romdnd, la specializarea
Teologie Liturgicd, pe care o coordonez.

Cine este autorul acestei carti? Nascut in apropie-
rea Cetatii Cuvioasei Parascheva, in satul Erbiceni, in



Comunicare si cuminecare 13

familie de buni crestini, care umbla demni pe locurile
cdlcate altddata de Voievodul Mare si Sfant, Stefan al
Moldovei, format la strana bisericii parohiale, de tim-
puriu, tandrul Dan-Mihai, dupa numele inscris in re-
gistrul etern al celor botezati, a auzit glasul tainic al
chemarii spre viata monahald, careia s-a facut partas
indata dupa finalizarea studiilor liceale, devenind fra-
te la Schitul din ,,Poiana linistii”, Vovidenia, aflat in
apropierea Lavrei Neamtului, de care, de altfel, apartine
duhovniceste si administrativ. Aici a fost tuns in mo-
nahism, cu numele Mihail, aici a fost hirotonit diacon
si preot, aici a fost cinstit cu distinctiile de protosinghel si
arhimandrit, aici proteguieste Casa Visarion Puiu si
Muzeul Mihail Sadoveanu si, tot aici, din 2005, poarta
»grija schitului” in calitate de egumen. Printre ascultari,
si-a continuat si studiile teologice, licenta, masterat si
doctorat, implinind, in ultimii ani, si slujirea de profe-
sor la Seminarul Teologic , Veniamin Costachi” de la
poalele colinei cu poiana linistita si cu schit. Acestei
vietuiri, bogatd si mereu imbogatitd, se adauga fru-
moasa zabava a scrisului, Parintele Mihail descoperin-
du-ni-se ca un iscusit condeier.

Ce ne ofera Parintele Mihail in prezentul volum?
Ne ofera un buchet de texte elaborate de-a lungul timpu-
lui si publicate in Ziarul Lumina al Patriarhiei Romane
sau pe portalul ,Doxologia” al Mitropoliei Moldovei
si Bucovinei. Cele peste 100 de texte, asezate sub titlul
Miride si merinde, sunt impartite tematic in noud capi-
tole, numarand la un loc, peste 400 de pagini.

Desi voi detalia despre miridele si merindele Pa-
rintelui Mihail, as dori sa-i ofer cititorului o imagine de



14 MIRIDE SI MERINDE

ansamblu asupra continutului cartii si valorii acesteia,
folosindu-ma de o intamplare din viata poetului Tudor
Arghezi. Intr-una din zile, un prieten a venit in vizita.
Arghezi tocmai cumparase o carte nou aparutd, din care
citise doar 4-5 pagini, numai acestea fiind desprinse
unele de altele, restul fiind lipite, asa cum apareau car-
tile odinioara. Cand privirea oaspetelui a poposit pe
cartea aflata pe masa poetului, acesta, in stilu-i caracteris-
tic, direct si farda menajamente, a zis: ,Nu-i buna de ni-
mic!”. Vdzand cd oaspetele este nedumerit si parca ar
vrea sa-1 intrebe cum si-a dat seama, de vreme ce a citit
doar 4-5 pagini, Arghezi a continuat: ,,Ca sd-ti dai seama
ca branza din piata este buna, nu trebuie sa mananci
toatd branza din burduf, este suficient sa gusti din ea”.
Asa-s miridele si merindele din cele peste 400 de pagini.
Titlul insusi esentializeaza ,, gustul” Intregului conti-
nut al cirtii. Ins3 asa cum atunci cand ai gustat branza
si, vazand ca-i buna, cumperi tot burduful, si aici, gus-
tand din titlu, vei citi fara indoiala si fard rasuflare toata
cartea. Miridele nu se referd, in primul rand si neaparat,
la dimensiunea textelor, ci la comuniunea in gandire
(ancorata in traditie si in dreapta credinta) si in simtire
(ancorata in experienta liturgica pentru ca despre la-
muriri liturgice este vorba in cele mai multe dintre texte).
Este la fel ca la Proscomidie. Multimea miridelor, ca
semne vazute ale pomenirii Maicii Domnului, cetelor
de sfinti si de credinciosi vii si adormiti, uniti in jurul
Mielului de Jertta, de aceeasi credinta, prin aceleasi ru-
gaciuni, nu aduce nicicum vorba despre dimensiunea
lor, a miridelor, ci despre comuniune. lar merindea
vrea sd spuna ca nu suntem invitati la lectura doar ca



Comunicare si cuminecare 15

sa Invatdm, ci si ca sa ne hranim, caci ,nu numai cu paine
va trai omul, ci cu tot cuvantul care iese din gura lui Dum-
nezeu” (Matei 4, 4). Asadar, in ,,burduful” Parintelui
Mihail gasim comuniune si hrand, comuniune si cumi-
necare, iar cititorul, lecturand, se intareste in comuniune
cu altii si se hrdneste spre viata vesnica.

In acelasi ton cu titlul cirtii sunt formulate titlurile
celor noua capitole: ,,Ajunare cu folos” (I), ,De la tris-
tete la bucurie, de la moarte la viata” (II), ,Lumina din
Evangheliile duminicale” (III), ,,Tntru lumina sarbato-
rilor” (IV), ,Sfanta Marie, pentru noi, roaga-te” (V)
,Stinti si sfintenie” (VI), ,Miride si merinde pentru su-
flet” (VII) etc. Dar si titlurile celor peste 100 de texte,
asa Incat fiecare titlu (de carte, de capitol, de articol)
este, In felul lui, o chemare si o provocare, ca in viziunea
Psalmistului, care zice: ,Adanc pe adanc cheama in
glasul caderilor apelor Tale” (Psalmul 41, 9).

Cuprinsul cartii atrage si fascineaza prin diversitatea
tematicd, prin acuratetea si echilibrul argumentdrii teo-
logice, prin claritatea si aplicabilitatea practica a ras-
punsurilor, prin continutul duhovnicesc al formularilor,
prin frumusetea stilistica a naratiunilor si, mai ales, prin
ancorarea concretd In realitatea vietii de zi cu zi a cre-
dinciosului (traitor in familie si in parohie, in comuni-
tatea satului sau a orasului), a preotului de parohie si a
cilugarului din manastire. in mod echilibrat, autorul
imbina povdtuirile si invatdturile duhovnicesti cu pre-
cizarea clara a unor teme de credintd, pe care le pre-
zinta Intr-o maniera accesibila tuturor categoriilor de
cititori; chestiunile de practica liturgico-tipiconald, cu
practicile populare, pe care le explica si le corecteaza;



16 MIRIDE SI MERINDE

fidelitatea fatd de traditie, fard izolare si insingurare,
cu deschiderea spre noutate, fara globalizare si dizol-
vare; promovarea valorilor autentice si sandtoase, cu
deconspirarea a ceea ce este surogat; argumentatia is-
toricd, biblica, dogmatica, liturgica si canonico-disci-
plinara, cu logica practica si sanatoasa a bunului simt;
explicatia teologicd, cu argumentatia stiintifica; ele-
mentele cultului divin, cu valorile culturii nationale si
universale; literatura teologicd, cu teologia literara;
cinstirea sfintilor, cu cinstirea neamului nostru; ele-
mentele de teologie si spiritualitate, cu cele de practica si
de vietuire nezgomotoasa. Un noian de miride si ham-
bare de merinde. Ar fi multe altele de spus despre Miride
si merinde. Ma opresc, totusi, aici, lasand cititorului bu-
curia comuniunii si cuminecarii prin lecturarea acestui
frumos buchet de scriituri rodit la streasina bisericii de
la Schitul din ,,Poiana linistii”.

P.S. $i mi se pare mie cd, stand prea aproape de
,Ozana cea frumos curgatoare”, s-a molipsit de darul
povestirii Povestitorului din Humulesti. Iatd un semn:
,Dupd multe incercdri, se pare ca primavara se intoarce
acasa. Vanturile, ce odinioara oftau prelung pe la fe-
restre, s-au potolit, adiind cu miros de verde crud. Pri-
vind In departari, vezi cum se cerne umbra ca de rasdrit,
iar cate o floare de lumina se intinde vie, strdlucitd, pe
covorul moale al pamantului saturat de omatul iernii.
Ici-colo zdresti cate o pasadre din cele cdlatoare sosite
prea devreme; parca speriata de singuratate, isi cautd
suratele ce au s3 vie. In apropierea Poienii linistii, Vo-
videnia, paraul Slatiorul curge pe trepte cenusii de pietre
slefuite, impartind lacrimi de fericire ca s-a dezrobit



Comunicare si cuminecare 17

din temnita ghetii, unde panad ieri statuse prizonier.
Acum, slobod ca un miel, tremurand de bucurie, se gra-
beste sa-si intalneasca fratele mai mare, Nemtisorul,
care poarta din departari, de pe valea Icoanei, ape-nvol-
burate, grabite sd se imbratiseze cu cele ale Ozanei, odata
frumos curgitoare, cu unda limpede, ca de cristal. In
preajma smeritului schit al Lavrei nemtene, lacul lui
Daniil, pe malul cdruia Sadoveanu poposea spre a cala-
tori cu mintea in departate veleaturi, se intinde solemn,
asteptand razele soarelui sd-i dezmorteasca luciul. Co-
drul din apropiere, batran de zile, cu potecile inca
umede, se viseaza potopit de verdeata si flori. Aburii
singuratici, impresurandu-1 in zorii zilei, 1i sporesc taina
singuratatii, iar mugurii pe ramuri plang de fericire, ca
intr-o tremurare de suflet, nascandu-se din nou”.

Pr. Prof. Univ. Dr. Viorel Sava,
Facultatea de Teologie Ortodoxd ,, Dumitru Staniloae”, Iasi






NZN eV

Ajunare cu folos

Despre nemancare de carne
in saptamana branzei

Dupa indatinata traditie liturgica, inainte de ince-
perea Postului Mare parcurgem o perioada de trecere
cunoscutd In popor ca saptamana albd, a branzei ori a
untului. Aceste numiri reprezintd o formulare populara
pentru cele sapte zile de dinaintea postului propriu-zis,
in care nu se face dezlegare la carne, ci doar la produse
din lapte, oud si peste. Se urmareste astfel obisnuirea
organismului cu alimente mai usoare, intr-o etapa de
tranzitie de la alimentatia cu produse din carne la una
exclusiv vegetariand. Daca sufletul este instruit in ve-
derea luptei duhovnicesti din Postul Mare cu doua
sdptamani in urmad, prin cele doud duminici speciale, a
Vamesului si Fariseului, dar si cea a Fiului risipitor, iatd
c& dupa Duminica Infricositoarei Judecati se alatura si
trupul acestei pregatiri, nu doar prin renuntarea la car-
ne, ci si prin randuiala Bisericii din zilele de miercuri si
vineri, cand nu se oficiaza Dumnezeiasca Liturghie,
ele numindu-se zile aliturgice. Programul de slujbe al



20 MIRIDE SI MERINDE

celor doua zile ne inlesneste accesul in ambianta Pare-
similor. Savarsirea celor sapte Laude se face dupd ran-
duiala cunoscutd, cu rugdciunea Sfantului Efrem Sirul
,Doamne si Stapanul vietii mele”, insotita de metanii,
familiarizand trupul cu nevointa de pe parcursul in-
tregului post.

Prin aceste randuieli, Biserica, aidoma unei mame
grijulii, ne ofera binecuvantatul prilej de a ne pregati mai
staruitor in vederea declansarii si asumarii luptei cu
pdcatele, asalt duhovnicesc care ne va duce pe cdrarea
virtutilor mai aproape de Dumnezeu, naddjduind c4, ,,de
vom posti dupd lege, dupa dreptate vom fi incununati”.
Dacd ludm in considerare ca duminica de dinaintea ince-
perii Postului Mare se numeste ,,a Izgonirii lui Adam
din Rai”, inseamna cd saptdmana branzei aminteste de
sederea protoparintilor neamului omenesc in Eden,
unde nu au mancat carne. De aceea, si noi suntem in-
demnati sd lasdam bucatele de carne, nddajduind a cas-
tiga starea lui Adam inainte de cidere, cand 1l putea
vedea pe Dumnezeu. insési denumirea de , albd” ne
sugereaza curdtia la care trebuie sa ajungem, semnifi-
cand reintoarcerea noastra la starea paradisiaca pier-
duta prin pdcat. De altfel, invataturile Triodului ne spun
ca Sfintii Parinti au statornicit sdptdamana alba ,ca un
fel de curatire de mai inainte; cu incetul si treptat inde-
partandu-ne de la mancdri grase, sa primim fraul pos-
tului printr-o mancare mai usoara”. Sa amintim si faptul
cd renuntarea la carne in aceasta saptdmana nu este be-
nevold, ci obligatorie. Exista prevederi in Canoanele
Bisericii care cer canonisirea cu 300 de metanii si pocanie
patru ani a crestinilor ce vor consuma carne in lunea
branzei.



Ajunare cu folos 21

Spre finalul sdptdmanii, sambadtd, Biserica a randuit
proslavirea tuturor barbatilor si femeilor care s-au ne-
voit prin viata asceticd, ajunare si rugdciune. Nimic nu
este intampldtor In programul liturgic al Bisericii noas-
tre. Aducerea aminte de toti cuviosii si cuvioasele are
in vedere, dupa spusele sinaxarului zilei, urmatoarea
tinta: ,avand ca pilda si cdlduza viata lor si dobandind
sprijinul si ajutorul lor, vom putea fi gata pentru luptele
cele duhovnicesti, mai cu seama cand ne gandim ca si
ei au avut aceeasi fire ca si noi. Deci sfintii purtatorii de
Dumnezeu ne imbarbateaza ca sa savarsim, fiecare
dupa putere, multele lor virtuti spre a fi invredniciti ca
si ei de aceleasi rasplatiri”.

Cu alte cuvinte, in urcusul nostru duhovnicesc nu
pornim singuri, ci ne stau aldturi sfintii cuviosi si cuvi-
oase, fiindu-ne modele de urmat, calauzitori in dificila
lupta cu patimile, luand ca scut asceza si pocdinta. Cin-
stirea sfintilor nevoitori nu 1i vizeaza doar pe monahi,
ci si pe laici. Ce trebuie sa inteleagd mirenii din aceasta
sarbatoare? Ca lunga cdlatorie a Postului Mare 1i cheama
si pe ei sa devina , calugari dupa fire”, adica sd se inde-
letniceasca mai staruitor cu rugaciunea si ajunarea,
chiar daca nu vietuiesc in manastiri, ci intr-o lume clo-
cotind de agitatie. Rasplata se va ardta pe masura!

Ultimul ragaz duhovnicesc dinaintea inceperii
Sfantului si Marelui Post 1l constituie duminica Izgoni-
rii lui Adam din Rai sau a iertdrii. Ni se cere in mod ex-
pres sa iertam tot ce avem asupra cuiva: , de nu veti
ierta oamenilor greselile lor, nici Tatal vostru nu va va
ierta voua greselile voastre” (Mt. 6, 14-15). De ce trebuie
sd le cerem iertare si sa-i iertdm pe semenii nostri? Ca



22 MIRIDE SI MERINDE

si Domnul sd ne ierte noua pdcatele. Cutremurator! Nu
primim iertare daci ne dovedim incapabili s-o ddm. In
masura in care ne place s3 avem vrajmasi, li cerem lui
Dumnezeu sa ni Se arate dusman. Sunt cuvinte grele,
dar veridice, fiindca Mantuitorul Hristos nu glumea, nici
nu arunca vorbe in vant. Si totusi, din ce pricina Dom-
nul a conditionat iertarea Lui de cea acordata de noi
celor care ne-au facut vreun rau voit sau inconstient?
Raspunsul ni-1 ofera Sfantul Maxim Marturisitorul:
,Mila lui Dumnezeu se ascunde in milostivirea noastra
fata de aproapele”. Asa stand lucrurile, vom izbuti sa
rostim mai usor: , larta-ma!”.

Postul Mare, vremea pocaintei
si calea virtutilor

Postul Mare reprezintd un razboi impotriva paca-
tului si a raului; combatantii suntem noi, iar inamicii,
patimile, pacatele de tot felul, gandurile, tentatiile pa-
timase, orgoliul si egoismul ce ne stapanesc. Frontul se
va numi ajunare, iar triumful sperdm sa ne apartina,
intruchipat in invierea noastra duhovniceasca. Asa-
dar, inaintea intrarii in Postul Paresimilor parcurgem
o perioada de pregatire, cand Sfanta Bisericd ne invatd
sd constientizdm ca nu putem declansa ofensiva impo-
triva scaderilor fiintei noastre in orice mod. Dupd cum
ostasii sunt instruiti inainte de trimiterea lor in teatrul
de luptd, la fel si noi, in cele trei sdptamani de la ince-
perea Triodului, ne-am luminat duhovniceste in vede-
rea intrarmarii cu virtuti capitale, care ne vor servi ca



Ajunare cu folos 23

arme imbatabile in confruntarea ce ne sti in fatd. In
Duminica Vamesului si Fariseului am primit ca platosa
nebiruitd rugdciunea stdruitoare, smerita. Ca vamesul
sd ne recunoastem micimea, strigand catre Cerescul
Parinte: ,Dumnezeule, milostiv fii mie, pacatosului!”.
Rugdciunea nu trebuie s-o transformam intr-o etalare
obsesiva a virtutilor ori a faptelor noastre bune, chiar
de ar fi multe, caci niciodatd nu am putea spune ca ne-am
rugat suficient, ne-am cdit destul, ne-am plans greselile
din cale-afard. Duminica Fiului risipitor ne pune la in-
demand o a doua armd duhovniceasca prin care sa sece-
ram din raddcina neghinele sufletului nostru. Emotio-
nanta poveste a fiului nechibzuit ne-a inteleptit asupra
unicei modalitati de insanatosire din boala pricinuita
de pacat: pocainta. Ortodoxia nu cunoaste o alta posi-
bilitate de vindecare a ranilor sdpate adanc in noi in
timpul ratacirilor pe inghimpoasele cardri ale pacatului.
Doar prin pocdintd, prin marturisirea sincerd la scau-
nul Sfintei Taine a Spovedaniei ni se deschide drumul
spre leacul ce oferd nemurire, Sfanta Impartisanie. In
Duminica Infricosatei Judeciti Hristos ne-a aritat inca
o stratagema ca sd izbandim in batdlia catre care pur-
cedem. Milostenia constituie calea lesnicioasa de a
ajunge, dupa cum afirma dumnezeiescul parinte Hri-
sostom, asemenea cu Apostolii.

Am retinut ca facerea de bine, pentru crestinul
adevarat, nu reprezinta o chestiune de bonton, ci aduce
nadejdea rasplatirii din partea Mantuitorului, la a doua
Sa venire. Sfantul Chiril al Ierusalimului ne lamureste
in acest sens: ,rdddcina oricdrei fapte bune este nadej-
dea in inviere. Asteptarea rasplatii intdreste sufletul



24 MIRIDE SI MERINDE

spre fapta buna”. In duminica de dinaintea debutului
Sfantului si Marelui Post, a Izgonirii lui Adam din Rai,
numita ,,a iertarii”, Domnul ne reaminteste cateva sfa-
turi de capdtai: sa devenim milostivi, sa ne rugdm, iar
gandul la bucuria rasplatirii sa ne dea curaj si putere.
Sa retinem din evanghelia zilei inca un lucru: sa iertam
tot ce avem impotriva fratelui, cdci, de nu vom ierta,
nici noi nu vom putea nadajdui la iertarea Parintelui
Ceresc (cf. Mt. 6, 14-15).

Odata cu trecerea acestei zile, se sfarseste perioada
de , instructie” duhovniceasci. Intrarmati si intariti su-
tleteste, cu ochii atintiti la biruinta finala, vom porni
razboi impotriva pacatelor, a tot ce ne desparte de iu-
birea nesfarsitd a lui Dumnezeu. Desi societatea contem-
porand, tributard mentalitdtii consumiste, se cazneste
sa transforme orice perioada liturgica din an, atat de
importantd in evolutia noastrd spirituald, intr-un , pro-
dus”, sa nu uitdm esentialul: noi nu postim ca sa ne de-
toxifiem. Postul ortodox nu trebuie gandit ca o ecologie
corporald sau body-ecology. Ca ajunarea are si astfel de
urmari este o dovada ca traditia ortodoxa statornicita
de Sfintii Parinti ne conduce catre o vietuire echilibrata
aici, invatandu-ne sa ne pregatim pentru Vesnicie. Noi
urmdrim prin post neutralizarea patimilor: a egoismu-
lui, invidiei, rautatii, calomniei ori a altor rautati ce ne
catranesc fiinta, aruncand-o intr-o tenebroasa existenta.
Credinciosul nu doreste, prin ajunare, reglarea greutatii
corporale, nici insusirea unei deprinderi mondene, ci
innoirea sa duhovniceasca, dezrobirea din infricosatoa-
rea temnita a pornirilor si gandurilor intunecoase. Pos-
tul difera de o simpla dietd, preschimbandu-se intr-un



Ajunare cu folos 25

act de cult, caci imputinam hrana biologica si o sporim
pe cea duhovniceasca. El ne improspadteaza trairea,
simtirea, ne sfinteste viata, ne sporeste luciditatea in ges-
tionarea relatiei cu Dumnezeu, cu semenii ori cu mediul
natural, ca spatiu dat noud in stapanire de Domnul, ca
sa-1 transformam intr-un laborator duhovnicesc, lu-
crand cu meticulozitate, respect si ndzuinta la mantui-
rea noastra.

Debutul postului ne propune asadar apelul Bisericii
la nevointd si la mai multd rugdciune pentru indreptare,
spre reabilitarea fiintei umane cazute in pdcat si redo-
bandirea , frumusetii celei dintai”. Parcurgand cele sapte
sdptamani care vor urma, nu facem decat sd ne inscriem
la cursurile unei scoli duhovnicesti, invatand sd iertam,
sd fim milostivi, dar si ce Inseamnd pocdinta si smerenia.
Pe langa aspectul alimentar, postul deplin ne indeamna
la lupta duhovniceasca, la sporita rugaciune, la citirea
Sfintei Scripturi, a Sfintilor Parinti, la pelerinaje religi-
oase, la cercetarea mai deasa a duhovnicilor si pdrintilor
imbunatatiti ca sa ne tamaduim de tot ce ne subjuga si
ne robeste inima, indepartandu-ne de Dumnezeu si de
scopul ultim al existentei noastre pdmantene, mantui-
rea. Gandind la toate acestea, sa postim cu bucurie du-
hovniceasca, nu cu intristare, cdci ajunarea nu ne
sldbeste, nici nu ne imbolnaveste, ci, dimpotrivd, ne in-
sdnatoseste, ne intremeaza, apropiindu-ne de Hristos,
Mantuitorul nostru, si de slavita Invierea Lui.



26 MIRIDE SI MERINDE

~Alimentele vegetale” care compromit postul

Postul Mare, o mult asteptata ,, primdvara duhovni-
ceascd”, reprezinta vremea Innoirii si a cresterii noas-
tre spirituale. Din pacate, societatea contemporana,
tributara mentalitatii consumiste, se cdzneste sa trans-
forme si aceasta perioada liturgicd din an, atat de impor-
tanta In viata noastrd duhovniceascd, intr-un ,,produs”.
In mass-media apar informatii lapidare de genul ,,cresti-
nii ortodocsi au intrat in Postul Mare”. Unele publicatii
care trdiesc in bejenie fata de valorile Ortodoxiei mai
tot timpul anului, acum tipdresc cu o suspectd bunavointa
sfaturi despre post si felurite retete. Hipermarketurile,
cu susceptibila liberalitate, expun in rafturi oferta ge-
neroasd destinata credinciosilor ,practicanti”: pateu de
post, salam de post, cascaval de post si numeroase alte
alimente, care, chipurile, au menirea de a usura ,,povara”
ajundrii bunului crestin. Ce marete acte filantropice
implinesc producatorii acestor cdutate merinde, indeo-
sebi acum! Dar oare se preocupa ei intr-adevar sa le
simplifice credinciosilor postirea? Ma tem ca in primul
rand se ingrijesc de buzunarul lor, pagubindu-i sufleteste
pe cei ce cred ca postul cu astfel de surogate ramane au-
tentic. Asadar, a recurge la deja celebrele produse din
soia nu este o faptd tocmai ortodoxa. Vor spune unii:
,Dar cu ce gresesc? Nu contin carne, ci legume, imi sim-
plifica viata, cd si asa nu prea am timp de gatit”. Un posi-
bil rdspuns ar fi urmatorul: in post este oprit de a se
consuma carne, dar si firea cdrnii, gustul carnii. Daca
soia ar fi pregatitd in stare naturald, cum a ldsat-o
Dumnezeu, desigur cd nu ar constitui un pdcat, dar, de



Ajunare cu folos 27

vreme ce din legume omul isi alcatuieste chip si ase-
madnare de carne, atunci nu mai putem vorbi de o in-
tentie crestineascd pozitiva, de a-si face ajunarea mai
accesibila. Consumul acestor produse, de fapt, trans-
forma postul intr-un surogat si-1 pune pe crestin in ipos-
taza nepldcutd de a cadea in inselare. Pacatul neinfra-
ndrii sta la baza nefericitului obicei de a alege un alt fel
de , carne”. Prorocul David rosteste intr-unul din psalmi:
»genunchii mei au slabit de post si trupul meu s-a isto-
vit de lipsa untdelemnului”. De aici intelegem ca aju-
narea trebuie sa fie si o vestejire a trupului, cu scopul
de a-l orienta mai usor catre Cer.

impu’ginarea bucatelor, calitativ si cantitativ, o com-
penseaza deasa rugaciune, sporita nevointd si pocainta.
Omul preocupat de dezrobirea de patimi, dornic sa re-
nunte la tot ce 1l subjugd, transformandu-1 intr-un prizo-
nier al pldcerilor si patimilor, nu mai este atat de absorbit
de cantitatea, de calitatea si de esteticul alimentatiei. In
aceasta perioada trebuie sa ne amintim de maxima latina:
non ut edam vivo, sed ut vivam edo (,,nu traiesc ca sa mananc,
ci mananc ca sa traiesc”). In post, accentul nu trebuie
sa cadd pe pregatirea unor mese copioase, imbelsugate,
ci pe gatirea pentru cinarea la o altfel de masa, cu un
meniu special, ospdtul mantuirii, la care sd servim, dupa
cum spunea un pdrinte, un ceai din lacrimi, aromat cu
musetelul pocdintei si flori din teiul inmiresmat al dra-
gostei noastre. Occidentalii recurg tot mai frecvent la
asa-numita ecologie corporala sau body-ecology. Dar,
tara gustarea din acest ospat al mantuirii, ajunarea lor
va ramane doar un exercitiu alimentar, o simpld dieta,
neputand produce si o transformare interioard a omului.



28 MIRIDE SI MERINDE

Carevasazicd, produsele din soia nu pot fi conside-
rate alimente de post. Efectul nociv nu il au doar asupra
sufletului, ci si a trupului. O simpla privire pe etichetele
lor ne face sa chibzuim mai atent atunci cand ne simtim
tentati sa irosim banii pe ele. Aproape toate asa-zisele
pateuri vegetale contin si carmin. Carminul sau E120 este
un pigment de culoare rosie aprins, obtinut din acidul
carminic produs prin zdrobirea unor insecte din su-
perfamilia Coccoidea, precum cochinealul si cochinea-
lul polonez. Majoritatea sortimentelor de , carnuri
vegetale” contin glutamat monosodic, E621, un aditiv,
potentator de gust sau de aroma, care stimuleaza ape-
titul consumatorului, determinandu-1 sa creada ca a
mancat ceva foarte gustos si sa doreasca sa revina la acel
aliment. In realitate, omul consuma ceva extrem de nociv.
Medicii spun ca acest aditiv poate produce dureri de
cap, slabiciune, greatd, astm, modificari de ritm cardiac,
riscand sa declanseze maladiile Huntington (dementa,
pierderea abilitatilor mentale, tulburdri de personalitate
si de comportament), Alzheimer sau Parkinson. Un alt
produs foarte cautat, asa-numitul cascaval de post, are
in componenta sa cazeina si lactozd, evident, compo-
nente de origine animald. Am dat doar cateva exemple,
dar ele ar putea ocupa pagini intregi.

De aceea, sa incercdm sa ne reintoarcem la postul
traditional romanesc, fara importuri culinare strdine
de credinta si simtirea noastra, dar, intai de toate, sa
nu uitdm ca In post trebuie sa experimentam o altfel de
foame: foamea dupa Dumnezeu.



Ajunare cu folos 29

Canonul Sfantului Andrei Criteanul

Odatd cu inceputul Sfantului si Marelui Post al
Pastilor pornim razboi, unul nevazut, impotriva pati-
milor de tot felul ce ne stapanesc. Chiar de la debutul
mult asteptatei perioade de pocaintd si staruitoare ru-
gdaciune, Biserica ne pune inainte un model complet de
lupta in vederea fortificarii si biruintei noastre in lupta
cu pdcatul. Este vorba de Canonul Sfantului Andrei
Criteanul, randuit a se citi in cadrul slujbei Pavecernitei
mari in primele patru zile din prima saptdmana a Pa-
resimilor, reluat apoi in intregime in cadrul Utreniei din
joia sdptamanii a cincea din cuprinsul aceluiasi post.

Acest imn liturgic, impresionant nu doar prin intin-
derea sa (este cea mai mare cantare din toata traditia
Bisericii rasdritene), ci indeosebi prin continut — infati-
sand o meditatie biblica, dar si o stdruitoare rugaciune
de pocdinta — 1l are drept autor pe Sfantul Andrei lerusa-
limiteanul sau Criteanul, traitor in veacurile VII-VIII.
Prima numire a sfantului ne aminteste de faptul ca s-a
cdlugdrit la lerusalim, facandu-si ucenicia in cadrul , Fra-
tiei Sfantului Mormant”, iar ultima ne indica rangul
sdu de episcop al cetatii Gortyna din insula Creta; de
pe aceasta naltd treaptd sacerdotala a slujit Biserica lui
Hristos cu toata fiinta sa, pana ce Domnul 1-a chemat
cdtre cerestile locasuri. Nu se poate preciza cand si unde
autorul nostru si-a scris capodopera. Cercetdtorii au
emis doua ipoteze diferite. Cea mai plauzibild presu-
pune ca Sfantul Andrei a redactat-o la o varsta inaintata,
sub povara anilor si constient de iminenta sfarsitului
sdau, pentru care motiv Canonul a si fost intitulat un
adevarat ,,cantec al lebedei”.



30 MIRIDE SI MERINDE

Canonul cel Mare nu constituie singura opera li-
turgica a imnografului Andrei Criteanul sau Cretanul.
Bundoard, tot el a compus ,triodicele” de la Pavecernita
din Duminica Floriilor, pe cele de la Utrenia din zilele
de luni, marti, miercuri si joi din Saptamana Sfintelor
Patimiri; canoanele din Sambata lui Lazar, cele de la
Utrenia Duminicii Mironositelor; imnele de la Utrenia
sarbatorii Nasterii Maicii Domnului, a Sfantului Ioan
Botezdtorul, precum si la zamislirea Sfintei Ana. Tot
Sfantului Andrei i se atribuie unele cantdri din slujbele
de la Nasterea Domnului, intémpinarea Domnului,
Iniltarea Sfintei Cruci etc.

Canonul Sfantului Andrei nu este ,mare” atat prin
intindere, cat indeosebi prin continut, prin sublimitatea
ideilor, prin profunzimea simtamintelor legate de trdirile
sufletului omenesc, care, privind la starea de decadenta,
de insingurare si de indepartare fata de Dumnezeu, cere
cu staruintd Cerescului Tata mila si iertare. Imnul li-
turgic , radiografiaza” lucrarea pacatului in viata omu-
lui, aratand ca prin pacat se pierde frumusetea curatiei
din Rai, se pustieste sufletul, se transformad in ocara
demnitatea umana. Omul robit de pdcat cade, scade si
decade, ajungand instrdinat in relatia cu Dumnezeu.
Pildele scripturistice oferite cu generozitate de Canon
ne pun in fata trei categorii de oameni: dreptii, ce au
urmat calea luminoasa catre Cer; pacatosii care, robiti
de patimi, au gustat din amarul Instrainarii si al izola-
rii de lumina Preasfintei Treimi, dar prin pocdinta au
cunoscut intoarcerea, castigand mantuirea; pacatosii
care, dupa cddere, nu au luptat pentru indreptare, pier-
zandu-se. Canonul striga cu multd staruintd sa urmam



Ajunare cu folos 31

celor dintai, iar de am cazut in pdcat sa imitdm pilda
celor din a doua categorie, fugind de destinul dramatic
al celor din ultima ceata.

Printr-o putere creatoare extraordinara, autorul fa-
ce o trecere binefdcatoare de la starea proprie de anali-
za si pocdintd la una generalizatd, asa incat pacatul nu
este prezentat a fi al unui singur om, ci al Intregii firii
omenesti cazute, incepand cu Adam si Eva. Lecturand
Canonul cel Mare, ne intalnim asadar nu doar cu poca-
inta Sfantului Andrei, ci cu a noastra proprie; strigatul
,Miluieste-ma, Dumnezeule, miluieste-ma!”, rostit
dupa fiecare stihira al imnului nu ii apartine numai
Sfantului Andprei, ci si fiecaruia dintre noi. Nu putem
sa nu evidentiem iscusinta muzicald a autorului, care
i-a randuit Canonului linia melodica a glasului al VI-
lea, un glas mai trist, o cantare mai , dulce”, aratand ca
durerea ranii pricinuite de pacat este , oblojita” de pro-
funda tanguire, imprimandu-i astfel cantdrii un accen-
tuat caracter penitential.

Canonul patrunde in cele mai adanci carcere ale pati-
milor pentru a slobozi de acolo sufletul ranit de pdcat.
Pe langd faptul cd se dau dimensiuni cosmice actului
pocaintei — , Ia aminte, cerule si voi grai; pamantule,
primeste in urechi glasul celui ce se pocdieste lui Dum-
nezeu” —, drama consumata in sufletul chinuit de re-
muscari este constiincios si cu mult rafinament psihologic
prezentatd. Principalele etape ale acesteia ar fi urma-
toarele: sufletul incepe sd simta nimicnicia starii pro-
vocate de cadere ca pe o povara de nesuferit (, Vremea
este a pocaintei, vin catre Tine, Facatorul meu; ridica de
la mine lantul cel greu al pacatului...”); iubirea dumne-
zeiascd, prin glasul propriei constiinte, cheama sufletul



32 MIRIDE SI MERINDE

abia trezit din pdcat la ridicare si depasire a deplorabilei
stari (,,Vino, ticdloase suflete, impreuna cu trupul tau,
de te mdrturiseste la Ziditorul tuturor. $i indeparteaza
de acum nebunia cea mai dinainte si adu lui Dumnezeu
lacrimi de pocainta”); sufletul constientizeaza pericolul
in care s-a lasat tarat (,,Vai, ticaloase suflete! Pentru ce
te-ai asemadnat Evei celei dintai? Ca ai cazut rau si te-ai
ranit amar; ca te-ai atins de pom si ai gustat cu indraz-
neald mancarea cea nechibzuita”); procesul propriu-zis
al pocadintei (,,Pacdtuit-am; gresit-am si am calcat po-
runca Ta; cd intru pacate am fost zamislit si am adaugat
ranilor mele rana. Ci Tu ma miluieste, ca un Indurat,
Dumnezeul pdrintilor”); incununarea , luptei celei bune”
cu darurile bunatatii si milostivirii nemarginite ale lui
Dumnezeu (,,Judecatorul meu si cunoscatorule, Cel Ce
va sa vii iarasi cu Ingerii sa judeci, toatd lumea; atunci,
vazandu-ma cu ochiul Tau cel bland, sa Te milostivesti
si sa ma miluiesti, lisuse, pe mine, care am gresit mai
mult decat toata firea omeneasca”).

Cunoscand toate acestea, bine ar fi ca in decursul pos-
tului sa ne obisnuim cu citirea cat de deasa din canonul
Sfantului Andrei Criteanul pentru a trdi experienta
unei pocdinte sincere, urmate de o grabnica intoarcere
la o viata bineplacuta lui Dumnezeu.

Despre consumul de vin in Postul Mare

Viticultura a fost si este atat de prezenta in existenta
poporului roman, incat de-a lungul timpului s-au ndscut
adevarate ritualuri privitoare la culesul viilor, prepa-
rarea vinului si pastrarea lui. Toate acestea, dar mai ales



Ajunare cu folos 33

prezenta numeroasa a referirilor in Sfanta Scriptura la
vita-de-vie si vin, indeosebi in predica Mantuitorului
Hristos, apoi folosirea vinului ca materie euharistica,
si nu numai, caci din punct de vedere liturgic vinul are
o intrebuintare foarte larga (slujba Litiei, a Cununiei,
cele de prohodire si pomenire a mortilor), ne aratd im-
portanta deosebitd a vinului in viata noastra spirituala,
dar si biologica. Dintotdeauna romanul credincios si
evlavios si-a inceput orice activitate placuta lui Dum-
nezeu cu rugdciune. $i in cazul culturii vitei-de vie, in
cartile noastre de cult avem rugdciuni la sadirea viei, la
culesul ei, dar si rugdciune de binecuvantare a vinului
nou (Evhologiu, 1896). Acest fapt invedereaza profunda
sacralitate a legaturii dintre om si vita-de-vie. Deci
crestinul ortodox trebuie sa considere vinul un aliment
si un medicament ddruit de Dumnezeu, iar nu un mij-
loc producdtor de bahice euforii celor ce-l1 consuma in
exces. De aceea, traditia Ortodoxa a statornicit anumite
randuieli cu privire la consumul de vin in general, dar
mai cu seama In perioada posturilor de peste an. Deoa-
rece In Postul Mare ne pregatim cu totii sa IntAampindm
slavitul praznic al Invierii Domnului, ar fi binevenite
raspunsurile la intrebarile: cand si cat vin consumam
in postul inchinat Sfintelor Pasti?

Cat priveste consumul de vin, avem masura indi-
cata de Stantul Apostol Pavel ucenicului sdau, Timotei:
,foloseste putin vin, pentru stomacul tdu si pentru de-
sele tale sldbiciuni” (I Tim. 5, 23). Excesul i-a dus si 1i
duce, din pdacate si astazi, pe o sumedenie de oameni
intr-una din cele mai dezumanizante patimi, alcoolis-
mul, caci ,,amaraciune sufletului este vinul cand se bea



34 MIRIDE SI MERINDE

mult; certuri si caderi face. Betia inmulteste mania celui
fara de minte spre impiedicare, imputineazd virtutea
si agoniseste rani” (Sir. 31, 34-35). Potrivit randuielilor
tipiconale, in Postul Mare se dezleaga la vin doar in zi-
lele de sambata si duminicd, la Buna Vestire, In ajun,
pe 24 martie, si dupa praznic, pe 26. Se permite dezle-
gare la vin si la anumite sarbatori marcate in calendar
cu cruce rosie sau neagra in anii cand acestea cad in
perioada postului: 24 februarie, de aflarea capului
Stantului loan Botezatorul; la 9 martie, Sfintii 40 de
Mucenici; de Sfantul Mucenic Gheorghe, pe 23 aprilie.
Se mai dezleagd la vin in joia din saptdmana a cincea,
cand se citeste integral Canonul Sfantului Andrei Cri-
teanul si, pentru osteneala privegherii, spune randuia-
la bisericeascd, se face mangaiere fratilor cu putin vin.
Orice sarbatoare ar cddea in sdptamana Sfintelor Pati-
miri ale Domnului nostru lisus Hristos nu se consuma
vin decat in Joia Mare, fiindca serbam ziua instituirii
Sfintei Tmpértéganii. In cartea de cult Triod, care contine
randuiala slujbelor din Postul Sfintelor Pasti, se face
mentiune despre consumul de vin din perioada postului.
Asa cum am precizat deja, expresia folosita de alcatui-
torii cartii sfinte este consacrata: ,se face mangaiere
fratilor cu putin vin”. Ba, intr-un loc se estimeaza chiar
cantitatea: doua pahare. Ce inseamna acest putin? Unii
ar vrea sd inteleaga ,putin mai mult”. Referirea ramane
clara: putinul pomenit in cartea de cult se refera la can-
titatea inghitita atunci cand consumam un medicament.
Nu cred ca cineva ar fi imprudent sa bea un sirop me-
dicinal sau vreun alt , leac” lichid, masurandu-1 cu litrul.
Limita statornicitd de Sfantul Pavel este clara. El nu-i



Ajunare cu folos 35

spune ucenicului Timotei sd bea vin, ci sd consume ,,pu-
tin vin”. Moldoveanul ar zice ,,0leaca”, adica doar cat
este de trebuintd trupului ca sa alunge boala si nu pentru
a provoca imbolndvirea sufletului, nici spre a atata pati-
mile. Daca dumnezeiescul Pavel recomanda sa consu-
mam cate putin vin, tot el glasuieste ca betivii nu vor
mosteni Tmpéré’gia Cerurilor (I Cor. 6, 10).

Asadar, vinul, luat cu masura, constituie un medi-
cament pentru trupul omului aflat in neputinta. Isus, fiul
lui Sirah merge mai departe si arata importanta vitald
a vinului in viata omului: ,intocmai ca apa pentru viata
este pentru om vinul, de-1 vei bea cu masura”, caci ,vi-
nul este bucuria inimii si veselia sufletului cand se bea
la vreme cu masura” (Sir. 31, 33). Se observa cu usurinta
in cele trei exemple scripturistice recomandarea de a
se consuma vinul cu dreapta socoteald, putin, ca o doc-
torie. Foarte multe studii de specialitate scot in evidenta
o serie de aspecte terapeutice ale vinului. Insusi parin-
tele medicinii, Hipocrate, se referea la importanta me-
dicala a acestuia si-] recomanda in tratarea unor deficiente
fiziologice, pneumonie, plagi deschise si muscdturi de
sarpe. Unele insemnari din istorie ne spun ca intr-ade-
var vinul se folosea nu doar la ospete, ci si in tratarea
sau preventia unor boli sau epidemii. Bundoard, Iulius
Cezar cerea militarilor romani sa-si bea portia de vin
pentru a preveni frecventele infectii interne. Mai tarziu,
in secolul al XVII-lea, marinarii francezi primeau zilnic
o portie de vin, cu efect profilactic fata de imbolnavirile
digestive.

Cercetdrile minutioase din ultima vreme au dus la
confirmarea a ceea ce a afirmat Oenoterapia (tratamentul



36 MIRIDE SI MERINDE

diverselor afectiuni cu ajutorul vinului) inca din anti-
chitate. Citeam de curand un articol al reputatului oe-
nolog britanic doctor Harry Dunlop, care sustinea ca
,vinul face adevdrate miracole daca stim a-1 indica si
in special a-1 doza. Prin fierul foarte asimilabil pe care
il contine, vinul contribuie substantial la combaterea
starilor anemice, stimuland in acelasi timp fortele de
aparare ale organismului”.

Cum pot posti copiii?

Postul reprezintd o veritabila bucurie si binecuvantare
pentru viata noastra! Dupa cateva zile de ajunare, nu-
meroase mame grijulii vin la biserica aducandu-si
odraslele de mana si cerand preotului sa-i impartaseasca
deoarece nu mai pot posti. Lucru frumos si promitator.
Dacad prunci de 8, 9 ani reusesc sa posteasca o sdptamana
sau cateva zile, sunt convins ca, odata cu varsta, vor
spori si dragostea, si intelegerea lor pentru post. Insa unii
pdrinti amana ajunarea copiilor, pe motiv ca le-ar peri-
clita cresterea si dezvoltarea psihosomatica. De aceea
se pune intrebarea: postul este folositor sau ddunator
copiilor?

Insesi randuielile bisericesti scutesc copiii de la
post, dar nu interzic ca un copil sa incerce sa tina ma-
car doua-trei zile dintr-un post intreg. Nutritionistii
spun ca parintii trebuie sa acorde o atentie deosebita
calitatii si cantitdtii de alimente consumate de copii.
Lucru just, altminteri. Dar daca un copil nu va fi inva-
tat sa ajuneze din frageda varsta, la maturitate nu va



Ajunare cu folos 37

intelege rostul si rolul postului in viata lui. Copiii nu
au pacate, nu li se poate vorbi de pocdintd. Nu au de ce
plange. Nevinovatia, inocenta, frumusetea copildriei i
tac privilegiatii Mantuitorului Hristos, Care are pentru ei
o chemare emotionanta: , lasati copiii sa vina la Mine!”
(Mt. 9, 14). Daca Domnul a spus ,ldsati”, inseamna ca
tendinta fireasca a copilului este orientarea catre Dum-
nezeu. Celor ajunsi la varsta maturitdtii Domnul le-a spus:
,cautati Imparatia lui Dumnezeu!”. A ciuta presupune
caznd, efort, uneori durere, poticnire, lacrimi si abia la
urma bucurie. Astfel, daca in cazul pruncilor nu se pune
problema de pacat, de ispasire, de lacrimi de pocainta,
este greu sd le vorbesti de post ca despre o modalitate
de eliberare din starea de cddere. Copiii, in general, au
inconsistente experiente personale de credintd, pentru
cd ei, deocamdatad, isi imita parintii in deprinderile lor.
Daca pdrintii vor pretui postul ca pe un mijloc de reve-
nire 1n sine, acasa, in ,,Sionul bucuriei”, al comuniunii
cu Dumnezeu si nu vor pune accent doar pe latura lui
exterioara, ci vor acorda importanta cuvenitd si celei
interioare, adica schimbarii in bine a modului de a fi si
de a gandji, atunci si vlastarele lor vor intelege ca aju-
narea nu reprezinta o povard, nu constituie o infometare,
ci o modalitate de apropiere de Dumnezeu.

Avand in vedere toate acestea, cum trebuie sa le
aratam copiilor postul, cum sa traducem pentru mintea
lor curata notiunea de post? Un posibil rdspuns ar fi ur-
matorul: copiii trebuie sa vada in casa ca s-a schimbat
nu doar dieta familiei, ci si comportamentul, atitudinea,
renuntarea la tot ce ne poate instrdina si indeparta de
Dumnezeu. Povetele Sfantului Ioan Gura de Aur graiesc



38 MIRIDE SI MERINDE

limpede: ,, Copiii si fiii nostri sufletesti trebuie sa ne vada
totdeauna blanzi la cuvant; smeriti in comportare, mi-
lostivi la inim4, nelipsiti de la bisericd, legati mai mult
de Dumnezeu decat de cele pamantesti si infranati de
la toate cele rele. Dar mai presus de toate, sd ne vada ca
trdim cu totii in dragoste, care este cununa tuturor fap-
telor bune”.

Copiii sa inteleaga ca postul reprezintd o cale ce ne
duce la Hristos Dumnezeu, ne inlesneste intalnirea cu
Mantuitorul, Care Si-a dat viata pentru noi. Junii tre-
buie sa fie ajutati sd descopere in Domnul Hristos un
prieten Care le std aproape, 1i ajutd, 1i inspira, ii ocroteste.
Cu precddere in aceasta perioada de intensa traire du-
hovniceasca, copiii sd fie dusi mai frecvent la Biserica si
pregatiti sa primeasca mai des dumnezeiasca Euharistie.
Daca Domnul le-a daruit prin familie bucurii nespuse,
ei la ce ar fi dispusi sa renunte din cele exterioare si au-
xiliare pentru bunul lor prieten, Mantuitorul Hristos?
Indeosebi in post, cei mici trebuie si fie invatati benefi-
ciile generozitdtii. O jucarie ddruita unui copil sarac
poate aduce nebanuita bucurie. Pentru cei aflati la ne-
prihdnita varsta, postul poate fi si incercarea parintilor
de a-i determina sd stea mai putin pe retelele de socia-
lizare sau in lumea virtuala si sa-I acorde lui Hristos
mai mult timp, sa rosteasca o rugdciune ori sa citeasca
sau sa asculte o istorioard moralizatoare, religioasa. Si-
gur, toate trebuie facute cu dreapta socoteala, dupa
cum ne invata marii duhovnici. Esential este ca pdrintii
sd nu impuna copiilor ajunarea, ci sa caute sa le-o pre-
zinte ca pe o bucurie, o sarbatoare a sufletului, o bine-
cuvantare a casei. Postirea pentru micii scolari ar



Ajunare cu folos 39

putea sd insemne indemnul din partea parintilor sau
profesorilor de a se purta mai atent cu acei colegi din
clasa care sunt mai tristi, mai singuratici, mai lipsiti sau
cu batranii din viata si din jurul lor. Postul pentru copii
ar putea fi si indrumarea de a deveni mai ordonati, mai
binevoitori cu mediul natural, cu vietatile si plantele.
Aceasta abordare faciliteaza o intelegere mai profunda
a lumii Inconjuratoare, ca dar al lui Dumnezeu pentru
om, insa si motiveaza mai temeinic responsabilitatea
omului fata de darul sfant al vietii, al biodiversitatii. A
posti pentru scolari poate fi educarea meticuloasa a
vocabularului, a gesturilor, a intentiilor, a dorintelor,
eliberandu-le de carapacea teluricului si orientandu-le
catre Cer.

Cum ramane cu postul de alimente? Cateva zile de
ajunare ar prinde bine fiecdrui copil. Nu intreaga peri-
oada, dar mdcar inainte de impartasanie copilul trebuie
sd Inteleaga ca nu ne putem apropia oricum de Hristos,
neuitand nici o clipa de primenirea interioara. La ma-
turitate va avea aceasta mantuitoare deprindere si nu
se va Impotrivi atunci cand preotul, parintii sau bunicii
il vor sfatui sd se infraneze. Ava Dorotei spunea: , se-
mintele de virtute nu pot fi distruse”. Chiar daca ado-
lescenta sau varsta maturitatii va veni cu clipe mai tu-
multoase, uneori petrecute departe de valorile sfintei
noastre Ortodoxii, postirea de mic il va face pe viitorul
adolescent sau matur sa-si aminteasca de bucuria adusa
de post, de grija pregatirii din anii cei nevinovati pentru
primirea Sfintelor Taine. Toate aceste dulci amintiri il
vor mobiliza, ajutandu-1 sa-si vind in sine, sa se intoarca
acolo unde Tatal il asteaptd cu netarmurita dragoste.



40 MIRIDE SI MERINDE

Sfantul Teofan Zavoratul, adresandu-se parintilor,
le spune referitor la cresterea copiilor: ,,Copilul trebuie
hranit astfel, incat, o data cu dezvoltarea trupului,
aducatoare de putere si sanatate, sd nu-i aprindem in
suflet patima Imbuibdrii pantecelui. 5a nu ne uitam cd este
mic, ci chiar din primii ani sa-i potolim trupul atras de
pacat si sa-1 invatam sa-1 domine pentru ca in adoles-
centd, In tinerete si mai tarziu sa stapaneasca cu usurintd
aceasta necesitate”.

Sa retinem, asadar, spusele unui alt sfant parinte:
,Daca am pdacatuit, vom posti pentru ca am pacatuit. Daca
n-am pacatuit, vom posti ca sd nu pdcatuim. Sa dam
ceea ce avem: postul, si vom primi ceea ce nu avem:
nepatimirea”.

»Fructele de mare” nu sunt vegetale

Odatd cu inceperea postului se raspandesc stiri de-
spre o serie de dezlegari de la randuiala traditionald,
care nu fac decat sa bagatelizeze aceasta perioada du-
hovniceasca atat de importantd din an. Stim bine ca
postul nu constituie un scop in sine, ci un mijloc de a
ne curati sufletele de rugina pacatului. Sfantul Ioan
Gura de Aur ne indeamna sa ne abtinem nu doar de la
bucate, ci indeosebi de la pacate. Insa si hrana consu-
mata ne va ajuta sau, dimpotrivd, ne va impiedica sad
transformam ajunarea intr-o veritabild scoala duhov-
niceasca a pocaintei, a luminarii spirituale.

Imprumutand o serie de traditii de la alte popoare or-
todoxe, ce si-au ,,adaptat” randuiala postirii la conditiile



Ajunare cu folos 41

moderne, numerosi credinciosi, ba chiar clerici, ras-
pandesc un obicei culinar grecesc conform caruia in
post se pot consuma ,,fructe de mare”. Unde mai pui
cd starea de incertitudine o sporeste ambiguitatea unor
stareti ori preoti de manastiri care, imitand randuiala
Stantului Munte Athos, considera firesc consumul asa-
ziselor ,fructe de mare” in aceasta perioada.

Ca sa lamurim cum sa postim, trebuie sa facem
apel la sfintele canoane si la celelalte prevederi tipico-
nale prezente in invdtdtura Bisericii referitoare la postul
inchinat Adormirii Maicii Domnului. In cartea Tipicul
cel Mare si Invatitura pentru posturi din Ceaslovul
Mare se prevad urmatoarele reguli de postire: lunea,
miercurea si vinerea se ajuneaza pand la Ceasul al IX-lea
din zi (aproximativ orele 15-16), cand se consuma man-
care uscatd. Martea si joia se mdnanca legume fierte,
fara untdelemn, iar sambata si duminica se dezleaga la
untdelemn si vin. In postul inchinat Adormirii Maicii
Domnului, Pravila Mare da dezlegare la vin si untde-
lemn si pentru zilele de marti si joi. Pe 6 august, la ser-
barea Schimbarii la Fata a Mantuitorului Hristos, in
orice zi ar cddea, se face dezlegare la untdelemn, peste
si vin. Sfantul Simeon al Tesalonicului afirma ca ajuna-
rea de la inceputul lui Gustar , este pentru amandouad
sdrbatorile, cea de 6, respectiv 15 august. Prima dintre
ele este pricinuitoare de lumina, iar alta, aducdtoare de
milostivire si solire pentru noi”. Cartile de invatatura
prevad, de asemenea, ca randuiald speciala de-a lungul
intregului post, savarsirea celor doua Paraclise ale Maicii
Domnului. Se observa lesne o similitudine intre randuie-
lile ajunarii din postul Maicii Domnului si al Sfintelor



42 MIRIDE SI MERINDE

Pasti. Cred cd la acest aspect se refereau batranii evla-
viosi cand afirmau ca postul Sfintei Marii este rupt din
Postul Mare.

Cum procedam insd cu fructele de mare? Spune o
istorisire ca Intr-un post calugarii din Sfantul Munte
nu mai aveau ce manca si atunci Maica Domnului li s-a
aratat, ingdduindu-le sa consume fructe de mare. Asadar,
dezlegarea s-a facut doar intr-o situatie limita, nu pen-
tru toate posturile. Noi ne-am cere osanda pretinzand ca
am ramas asa de saraci, Incat nu avem cu ce ne pregati
hrana, trebuind sa recurgem doar la fructele de mare.
Sd adaugdm ca respectivele alimente costa atat de ,ieftin”,
incat le putem considera articole de lux.

Termenul de , fructe de mare” a intrat In vocabularul
culinar de putind vreme. In unele parti ale lumii ele sunt
numite ,roadele marii”, o denumire care cred ca se
apropie mai bine de adevar. Vasazic, , fructele de mare”
nu reprezinta alimente vegetale, ci anumite specii de
crustacee, moluste — deci, animale marine ori de apd
dulce, folosite in alimentatie. Crustaceele au corpul al-
catuit din segmente acoperite cu o carapace chitinoasa
(creveti, crabi, langustine, homari), iar molustele au
corpul moale, inchis adesea intr-o cochilie (scoici, midii,
stridii). Tot In categoria molustelor se includ asa-nu-
mitele ,,cefalopode” (calamari, sepii, caracatite). Potrivit
specialistilor in alimentatie, carnea de crustacee contine
niveluri proteice ridicate, cuprinse intre 17 g%-21,5 g%,
asemanadtor cu pestele (crap 18,9%, macrou 22%). Pe
langa concentratia ridicatd de omega-3 — insemnand
aproximativ 85% din grasimile totale —apar concentra-
tii mari de colesterol. Crevetii contin cea mai ridicata



Ajunare cu folos 43

cantitate de colesterol repartizatd la 100 g ingerate,
peste 150 mg, urmati de homari, cu circa 95 mg. Pentru
comparatie, un ou de gdina avand 60 grame contine la
fel de mult colesterol ca 100 g de homar. Nutritionistii
precizeaza ca , fructele de mare” au un continut energe-
tic ce variaza intre 89 cal-105 cal/100 g. Aceeasi cantitate
de piept de pui la gratar contine 99 calorii.

Cand se mananca ,,roadele marii” in Sfantul Munte
Athos? Consumul de cefalopode si crustacee in posturi
il reglementeaza o traditie legatd de osteneala prive-
gherilor lungi, istovitoare. Cine a mers in Sfantul Munte
a observat ca in posturi se face dezlegare la , fructe de
mare” doar sambata ori duminica si in sarbatori, insa
numai dupa privegheri de toata noaptea si dupa ce, in
prealabil, de luni pana vineri inclusiv, monahii nu s-au
hranit decat cu fructe si legume, uscate sau cel mult
fierte, fara untdelemn.

S-ar cddea sa tragem niste concluzii. Va las pe fiecare
sa va raspundeti: este bine sa consumam carne de animale
marine in post? Eu unul consider potrivita reintoarce-
rea la postul traditional romanesc, fara importuri de
obiceiuri culinare straine de credinta ori simtirea noastra.
Intai de toate, sd nu uitdm ca in post trebuie s& experi-
mentdm o altfel de foame: cea dupa Dumnezeu.






II

NZN eV

De la tristete la bucurie,
de la moarte la viata

Sfanta Cruce aduce primavara duhovniceasca

Dupa multe Incercari, se pare ca primdvara se-ntoarce
acasd. Vanturile, ce odinioara oftau prelung pe la feres-
tre, s-au potolit, adiind cu miros de verde crud. Privind
in departari, vezi cum se cerne umbra ca de rdsarit, iar
cate o floare de lumina se intinde vie, stralucitd, pe covo-
rul moale al pamantului saturat de omatul iernii. Pe ici-
colo zdresti cate o pasare din cele caldtoare sositd prea
devreme; parca speriata de singuratate, isi cauta sura-
tele ce au sa vie. In apropierea Poienii linistii, Vovidenia,
paraul Slatiorul sare pe trepte cenusii de pietre slefuite,
imprastiind lacrimi de fericire cd s-a dezrobit din temnita
ghetii, unde pana ieri statuse prizonier. Acum, slobod
ca un miel, tremurand de bucurie, se grabeste sa-si in-
talneasca fratele mai mare, Nemtisorul, care poarta din
depadrtari, de pe valea Icoanei, ape-nvolburate, grabite
sa se imbratiseze cu cele ale Ozanei, odata frumos curga-
toare, cu unda limpede, ca de cristal. In preajma smeri-
tului schit al lavrei nemtene, lacul lui Daniil, pe malul



46 MIRIDE SI MERINDE

cdruia Sadoveanu poposea spre a caldtori cu mintea in
departate veleaturi, se intinde solemn, asteptand razele
soarelui sa-i dezmorteasca luciul. Codrul din apropiere,
batran de zile, cu potecile incd umede, se viseaza potopit
de verdeata si flori. Aburii singuratici, impresurandu-1
in zorii zilei, 1i sporesc taina singuratatii, iar mugurii
pe ramuri plang de fericire, ca intr-o tremurare de suflet,
nascandu-se din nou.

In aceastd atmosfers senina, datdtoare de speranta,
sub zambirile primaverii, in adierile pamantului reavan,
rascolit de harnice pluguri, ne pregatim si noi sa Inviem
din moartea pacatului la viata placuta in Hristos, parcur-
gand vremea Sfantului Post al Pastilor. Am pornit intr-o
caldtorie pe calea virtutilor, presaratd uneori cu ispite in-
ghimpoase, alteori cu popasuri duhovnicesti, aduca-
toare de pace si nadejde ca primavara duhovniceasca
se afla aproape. Unul din rdgazurile pline de frumusete
si bucurie este cel din duminica a treia a postului, a
cinstirii Sfintei Cruci. Potrivit randuielilor de veacuri
statornicite, ne vom inchina Semnului Fiului Omului,
cantand: ,,Crucii Tale ne inchinam, Hristoase, si sfanta
Invierea Ta o 1audam si o slavim”. De ce aceastd prosla-
vire solemnd? Ca sa nu uitam ca viata crestinului rezida,
inainte de orice, in ,,a-si lua crucea sa in toate zilele”,
urmand lui Hristos sau chiar In a urca pe Crucea lui lisus,
lasandu-se , rastignit impreuna cu El, pentru a invia impre-
una cu E1”. In general, 1i numim pe calugari , purtitori
de cruce”, cdci, de-a lungul intregii lor existente, toate
taptele, gandurile ori framantdrile lor se arata cadentate
de semnul Crucii. ,, Urcand pe Cruce, imbracand Crucea,
crestinul se Tnalta mai presus de pamant si de grijile



De la tristete la bucurie, de la moarte la viatd 47

lui”, spunea un pdrinte. El ajunge asemenea lui Hris-
tos — mort pentru lume, dupd cum scrie Sfantul Grigorie
de Nyssa: ,,a ne intoarce spre Cruce inseamna a ne face
intreaga viata moarta pentru lume si rdstignita, ca ea
sd nu poata fi ranitd de nici un pdcat”.

Dar chemarea hristicd nu se adreseaza doar monahi-
lor, ci oricui s-a imbrdcat cu Hristos, primind dumneze-
iescul botez. De aceea, pocdinta din postul ce-1 petrecem
nu reprezinta pur si simplu o asumare a Crucii, o nein-
cetatd rastignire duhovniceasca, ci insasi Crucea a deve-
nit simbolul faptuirii, al pocdintei indeosebi, al parti-
ciparii imperative a crestinului la Sfintele Patimiri ale
Mantuitorului Hristos de care ne apropiem. Cinstirea
Sfintei Cruci este asezatd la jumatatea Paresimilor ca sa
ne Intdreasca pe toti cu nadejdea biruintei asupra pa-
catului. Marele Rastignit a coborat pana la iad, vrand
sd-1 mantuiascd, sfaramandu-i incuietorile prin Cruce,
indemnandu-ne pe fiecare din noi sd-si zdrobeasca iadul
lduntric, cuibdrit in taina fiintei noastre, unde germi-
neaza si se dezvolta patimile. Daca nu exista un iad
eternizat, paralel cu Impéaratia lui Dumnezeu, totusi
omul, prin patimi si pacat, isi creeaza o stare similara
cu a iadului, fapt adeverit de o cantare bisericeasca: , ma
ingrozesc si mad infricoseaza focul cel nestins al gheenei,
viermele cel cumplit, scrasnirea dintilor; ci slabeste si-mi
lasa greselile si in starea cea dimpreuna cu alesii Tai,
Hristoase, randuieste-ma”. Cinstirea Sfantului Lemn in
mijlocul postului constituie un indemn al Sfintei noas-
tre Biserici de a ne asuma Crucea Domnului, de a ne
elibera din focul mistuitor al pacatului, caci altminteri
nu vom culege roadele jertfei Mantuitorului. Numai



48 MIRIDE SI MERINDE

ridicand Crucea Lui, prin lepadarea de omul vechi si
imbracarea in cel nou, vom putea trai o primdvara spiri-
tuala autentica. Pentru aceasta insd trebuie sa ne rastig-
nim duhovniceste impreuna cu Hristos, biruindu-ne
pacatele si eliberandu-ne de metehnele sufletului ori
ale trupului care ne Intunecd inima si ratiunea, tarandu-ne
in urgia patimilor.

Folosim, cu precddere in post, notiuni infricosdtoare:
,patimi”, ,iad”, ,suferintd”, ,lacrimi”. Sa intelegem
oare ca spiritualitatea ortodoxa este una sumbra, do-
minatd de tristete? Suna anapoda, parca. Iar daca nu-i
asa, atunci la ce servesc toate acestea? Raspunsul il gasim
iarasi in Invataturile Sfintilor Parinti, precum si in car-
tile de cult: pocdinta reprezinta asumarea de bunavoie
a Crucii si rastignirea duhovniceascd, implinindu-se in
invierea, innoirea si iIndumnezeirea noastra. Asadar
Ortodoxia nu inseamna doar cdinta, jale, lacrimi, ci si
Inviere. O Inviere ca rod al rastignirii duhovnicesti.
Deci pocdinta in Ortodoxie anticipeazd invierea, bucuria.
O cantare a Sfantului si Marelui Post zice: ,,Rasarit-a
primdvara Postului si floarea pocdintei. Deci, sa ne cu-
ratim pe noi, fratilor, de toata intindciunea”. Vasazica,
noi ortodocsii nu despartim Crucea de Inviere, ci sta-
ruim pe sudura interioara ce exista intre taina Crucii si
taina Invierii Mantuitorului Hristos. Aceasta pentru ci
rodul Crucii este Invierea si in jertfa Crucii se inchide
deja bucuria Invierii, nedespartitd de amintirea jertfei
Crucii. De aceea, cantam acum, la mijloc de post, cu
nddejdea impartasirii din lumina si bucuria pascala:
,,Crucii Tale ne inchinam, Hristoase, si Sfanta Invierea
Ta o laudam si o marim”.



De la tristete la bucurie, de la moarte la viatd 49

Sfantul Lazar, cel inviat din morti

Sambata lui Lazar, randuita de Biserica inaintea
Duminicii Floriilor, reprezinta un popas duhovnicesc
foarte important in urcusul nostru catre sarbatoarea
pascald. Cele douad sarbatori constituie de fapt limita,
dar si liantul, ce uneste Postul Paresimilor cu Sdptdmana
Sfintelor Patimiri ale Domnului Hristos. Impreuni al-
catuiesc o preafrumoasa prevestire a bucuriei si luminii
neinserate a praznicului celui mare al Invierii Mantui-
torului. Despre minunata intamplare a invierii lui La-
zdr nu se pomeneste decat in Postul Mare ori in unele
biserici, cand, desi tipicul nu prevede, la randuiala de
inmormantare se adauga fragmentul din Evanghelia
de la Ioan unde se relateaza infricosatoarea minune.
De Lazadr, cel a patra zi iesit din mormant, ne amintim
la toate slujbele de parastas pentru cei adormiti, caci in
formula de incheiere, numita apolis, preotul pomeneste
si pe fericitul mort inviat, care a cunoscut iarasi moar-
tea si va invia la sfarsitul veacurilor, impreuna cu noi
toti. Se cuvine sd facem o precizare foarte importanta:
intre invierea lui Lazar si cea a Domnului exista o deo-
sebire fundamentala. Pe amandoud le numim folosind
acelasi substantiv, insa ele se diferentiaza esential. La-
zdr nu s-a reintors printre cei vii cu puterea sa, ci lisus,
Stapanul Vietii, l-a readus la existenta biologica, supu-
sd din nou bolii si pierzarii. Asadar, potrivita ar fi de-
numirea de reanimare, revenire la viata fireasca
oricirui pAmantean. Daca vorbim de Invierea Domnu-
lui, lucrurile stau cu totul altfel: Hristos S-a ridicat din
moarte prin forte proprii, iar viata de dupa Inviere era



50 MIRIDE SI MERINDE

una noud, duhovniceasca, nepieritoare. De aceea, im-
nul pascal gldsuieste: , Hristos a inviat”, deci, nu L-a
inviat altcineva, vreo putere exterioara fiintei Sale. Ni
se pare interesant sa ne gandim la perioada petrecutd
de Lazar pe ,tdramul celdlalt”: patru zile, chiar mai
mult decat Marele Rastignit. Pe cand Iisus, coborand
cu sufletul in iad, a zdrobit lanturile mortii, bineves-
tind dreptilor Lumina, Lazar a ramas cu sufletul acolo,
ingrozindu-se de muncile infricosatoare la care se su-
pun cei osanditi. Traditia afirmd ca, odata revenit in
lumea aceasta si intrebat adeseori ,Cum este? Ce ai va-
zut dincolo?”, Lazar nu a izbutit sa marturiseasca nimic,
caci limba nu reuseste sa zugraveasca vreuna dintre
cutremuratoarele imagini. Tot din traditie stim cat de
profund l-au marcat privelistile stapanirii intunericului:
dupa ce sufletul i s-a intors in trupul ce zacea de patru
zile In mormant, redandu-i vitalitatea, Lazar nu a mai
zambit niciodata, desi va fi avut si motive binecuvan-
tate. Sinaxarele spun ca el a trait inca vreo 30 de ani: o
,a doua viata”, o existenta dedicata in exclusivitate
Celui Ce l-a scos din infern. Nici pana a fi muscat de fi-
orul mortii Lazdr nu era strdin de prezenta si invatatura
Domnului; Triodul il numeste chiar ,, prietenul lui Hris-
tos”. Cu toate acestea, am putea lua in calcul probabili-
tatea ca el sa fi gandit precum una din surorile lui,
Marta, care, in dialog cu Mantuitorul, si-a exprimat oa-
rece indoiala in puterea Lui, reprosandu-I: ,,Doamne,
daca ai fi fost aici, fratele meu n-ar fi murit”.

Revenind la debutul , celei de-a doua vieti”, cel care
s-a infricosat de muncile iadului a trait permanent cu uri-
asa povard, fiindca, se pare, nu i s-a ingaduit sa vorbeasca



De la tristete la bucurie, de la moarte la viatd 51

despre ce vazuse. Cu sigurantd ca au existat inca de
pe-atunci nenumarati curiosi, doritori sa afle ce si cum.
Dar Lazar a tacut, crezand in dumnezeirea Izbavitoru-
lui sdu. Dupad Cincizecime, cand au inceput prigonirile
impotriva crestinilor, a plecat in insula Cipru, insotit
de Marta si Maria, surorile lui. Multi dintre adversarii
Domnului doreau numaidecat uciderea sa: oare cine
ar fi marturisit mai viu despre puterea Invatatorului
decat cel ce sezuse in mormant patru zile, incat trupul
incepuse a i se descompune? Odatd inviat, Lazar re-
prezenta dovada incontestabilda a dumnezeirii lui lisus
Hristos: zacuse mort, dar acum traia. Iar martorii ne-
maiauzitului eveniment erau prea numerosi ca sa fie
redusi la tacere.

Stabilit pe meleagurile cipriote, la putin timp a pri-
mit vizita Sfantului Apostol Pavel, insotit de ucenicul
sdu, Barnaba, care l-a hirotonit episcop al Ciprului. Ca
arhipdstor, cu smerenie si nezdruncinata credintd, L-a
marturisit prin cuvant si fapta pe Cel Ce 1-a scos din
gheara mortii, constientizand ca va veni vremea des-
partirii din nou de lumea materiald, pentru a gusta bu-
curia partdsiei din vesnicie — in cazul lui, , cea de-a
treia viatd”. Nu stim daca dreptul Lazar a lasat ceva
scris, dar ne inchipuim lesne cu cat patos vorbea despre
Prietenul sdu. Cu tarie in cuvant, indemna pastoritii sa
lucreze la mantuirea lor, ravnind la ,un coltisor de rai”,
dupa cum ar spune un parinte drag noua tuturor, Cu-
viosul Paisie de la Sihla.

Inainte de a-si incepe drumul spre Casa Tatalui
Ceresc, Lazar a dorit s-o revada pe Fecioara Maria. De
aceea, a trimis o micd ambarcatiune ca s-o aducd in Cipru.



52 MIRIDE SI MERINDE

Buna Maicd, insotitd de Sfantul Ioan Evanghelistul, i-a
implinit dorinta. Pe mare s-a iscat o furtuna si, in loc sa
acosteze in Larnaca, unde se gasea Lazar, corabia a
plutit cdtre Muntele Athos, pe-atunci stapanit de cre-
dintele desarte, in timp ce templele pagane dominau
intreaga regiune. Traditia spune cd atat Fecioara Maria,
cat si Apostolul Ioan au predicat Cuvantul lui Hristos,
s-au rugat si au staruit pentru luminarea celor ce inca
nu primisera vestea cea buna. Folosintele misiunii lor
au fost uriase, daca ne gandim doar la faptul ca Athosul
a devenit , tard a monahilor”, supranumit Gradina Maicii
Domnului. De la Athos, Preasfanta Fecioard a ajuns in
Cipru, intalnindu-1 pe statornicul ucenic al Fiului ei,
ddruindu-i, potrivit traditiei, un omofor lucrat de bine-
cuvantatele sale maini. La sfarsitul calatoriei pamantesti,
Lazar, cu dor nestins dupa Prietenul sdu, a adormit, fiind
ingropat in localitatea Larnaca din Cipru. Peste mor-
mant s-a ridicat o mica bisericd, dar, pe la anul 890, im-
paratul Leon Inteleptul, nutrind o adanca evlavie citre
Sfant, i-a mutat moastele la Constantinopol, zidind in
locul bisericutei originare una impundtoare, care poate
fi admirata si astazi.

Pe langa corvoada pregatirilor din zilele premer-
gdtoare sarbatorilor pascale, sa meditdm mai indelung la
acest moment de dinaintea Sfintelor Patimiri ale Ras-
cumpardtorului nostru, ca sa intelegem cd invierea lui
Lazar o prefigureazd atat pe cea a Mantuitorului, cat si
pe cea de obste, cdci toti vom invia. Dar, ca sa stdm la
masa cu Domnul, precum Lazar, cade-se a ne stradui
sd devenim prietenii Lui.



De la tristete la bucurie, de la moarte la viatd 53

Si ramurile de salcie pot rani pe Hristos

Floriile! Sarbatoare si bucurie ca anticipari ale ne-
grditei lumini pascale. Purtam In maini plapande ramuri
de salcie abia mijite la viata si continudm ajunarea in-
dreptandu-ne citre Inviere. Ramurile de copac binecu-
vantate de preoti la bisericd, spun Sfintii Parinti, au mai
multe Intelesuri. Ducand ramuri de salcie In maini mar-
cam biruinta impotriva mortii pe care a ardtat-o Man-
tuitorul nostru prin invierea lui Lazdr, ca pe o prevestire
a Invierii Sale, dar si a intregii omeniri. Crengutele in-
verzite simbolizeaza si biruinta noastra asupra pacatu-
lui. Sfantul Ioan Gurd de Aur spune chiar cd stalpdrile de
la Florii reprezintd cununa virtutilor castigate pe par-
cursul postului ce se apropie de sfarsit. Acestea sunt
pocdinta, sinceritatea, milostenia si innoirea noastra la-
untrica. Vldstarele vopsite in verdele crud de vesela
primavara inchipuiesc si sufletele noastre imbobocite
de fericire cd L-am regasit, L-am redescoperit pe Domnul
in aceasta vreme. Dar in primul rand, purtand ramuri
de copac in maini, inchipuim pe cei ce odinioara L-au
ovationat pe Hristos, intampinandu-L la ultima Sa in-
trare in lerusalim. Multimile care L-au aclamat pe Blan-
dul Pastor, peste cateva zile doar, Il vor si osandi, atatate
de dusmanii Rdscumpadratorului nostru. Ramurile de
maslin si finic purtate de Florii le-au inlocuit cu vorbe
grele, cu scuipari si hule care au sfichiuit trupul fara de
pata si sufletul dumnezeiesc al Domnului. Este cople-
sitor cand te gandesti ca Mantuitorul S-a lasat umilit si
necinstit de propria-I creatura. Si toate din iubire le-a
indurat. Cu adevarat dragostea este o nesfarsita taina.
Deci finicul si maslinul de la Florii s-au transformat in



54 MIRIDE SI MERINDE

tepoase bice care au lovit nemilos Iubirea. Asta s-a pe-
trecut demult, dar oare se poate repeta dramatica in-
tamplare? Mai putem noi sa ne lasam manipulati de
dusmanii lui Hristos? Din pdcate, da. Abili si inteligenti,
potrivnicii Marelui Rastignit devin aliatii omului care
foarte usor transforma veridica bucurie pascala intr-una
superficiald, redusa adeseori la aspectul ei culinar. Oare
Sfintele Patimiri ale lui lisus pot fi alinate doar de o
mancare copioasa? Ce Inselare! Nu zic, romanul din-
totdeauna a stiut sa-si impodobeasca masa la Sfintele
Sarbatori, dar nu inainte de a-si innobila sufletul cu
virtuti. Isi impodobea casa dupé ce cimara inimii o
primenea, o deretica, pregdtind-o de praznic. Sa nu fim
ipocriti: 0 masa frumoasa ii aduna pe cei dragi si-i pre-
dispune la comuniune, dar de aici si pana la a-L lasa
singur pe Hristos in zilele Sfintelor Sale Patimiri, ba
chiar in noaptea de Inviere, pornind ospete culinare si
bahice, este o distanta foarte mare. Si uite-asa salcia
pldpanda de la Florii se poate preschimba intr-un aspru
bici cu care Il lovim pe Domnul. {i provocim rani adanci
cand in Saptdmana Patimilor nu gdsim timp sa-I stam
aproape. Trebdluim de zor ca niste albine iesite la munca
dupa o lunga sedere. Program incarcat, activitati soli-
citante care, prea des, ne rapun. Osteniti, multi dintre
noi nu reusim sa participam la Slujbele Deniilor, sau,
daca printr-un efort izbutim sa ajungem, adesea obo-
seala ne toropeste. Sangerarile nevinovatului biciuit
mai vin si din altd parte: din nepdsarea noastra fata de
ripirea sarbatorii Sfintei Invieri de citre inghimpoasele
,branduri” ce ne invadeaza existenta. Oare au ceva in
comun Sfintele Pasti cu iepurasul de ciocolata care, in
zilele premergdtoare sarbatorii, ne violenteaza privirea



De la tristete la bucurie, de la moarte la viatd 55

prin magazine si piete? Care din Sfintii Parinti ne-a stabi-
lit un asemenea meniu? De multe ori exagerdm chiar
cu traditionalele bucate pregdtite cu asidua grija, prin
Sfintele Pasti intelegand doar miel, drob, pascd, oua rosii,
cozonac si, mai nou, iepurasi de ciocolata.

Unii poate vor ridica glasul si vor blama aceste ran-
duri, rostind rdspicat: , dar ce sa mancam de Pasti?”. Au
si ei dreptate. Asa este, trebuie sa primim sarbatoarea
implinind si obiceiurile culinare, dar sd nu reducem
bucuria pascald doar la atat. Ce sarac Pasti vom trai,
procedand astfel! Cat de putind lumina ne va patrun-
de fiinta! Ce flamanzi vom fi! Bucuria sfanta si mare a
Invierii Domnului o vom simti in primul rand daci vom
incerca sa-L insotim pe drumul Golgotei in saptamana
mare si infricosatoare a Sfintelor Sale Patimiri pe Man-
tuitorul lumii. Lumina in care ne vom rasfata sufletele
si trupurile va pogori din lumanare in inimi dacd vom
izbuti sa ne scdldam in iubirea mai tare decat moartea
a dulcelui nostru Mangaietor, participand la intreaga
slujba de Inviere, care va spinteca intunericul noptii,
transformandu-1 in zori de zi. lar despre ospatul prazni-
cului ce sa zic?... Sa ne hranim intai cu Hristos euharistic,
sd pranzim cu El, nu in Betania, ca oarecand Lazar, ci
in anticamera Imparatiei lui Dumnezeu, Sfanta Biserica.
Asa si bucatele pregatite in cinstea sarbatorii vor fi mai
gustoase si mai aromate, caci rugaciunea de binecu-
vantare a carnurilor, a branzei si oudlor de dupa Sfanta
Liturghie le vor transfigura.

Asadar sa incercam sa ne reevaluam atitudinea fa-
t4 de Sfanta Sarbatoare a Invierii Domnului, si o pas-
tram curatd, fara adaosuri straine de duhul dreptei
credinte, fara chiciuri care altereaza duhul sarbatoresc



56 MIRIDE SI MERINDE

bimilenar si astfel ramurile de salcie nu vor provoca
rani Domnului, ci vor ramane ceea ce si sunt: icoana a
biruintei vietii asupra mortii.

Cu asemenea stalpari sa-L intampindm pe Dom-
nul de Florii, sd-L urmam si sa nu-L parasim, sa-I stam
aproape, neuitand ca de Pasti trebuie sa ne pregatim sa
pranzim in primul rand la masa cea nepieritoare, os-
patul mantuirii, si sd sarbatorim duhovniceste, dupa
cum ne indeamna Sfantul Apostol Pavel: ,iata, Hris-
tos, Pastile nostru, S-a jertfit pentru noi; sa praznuim,
deci, nu cu aluatul cel vechi, nici cu aluatul rautatii si
al viclesugului, ci cu azimile curatiei si ale adevarului”
(ICor. 5, 7-8).

Ce au in comun Hristos si un pelican?

Inceputul lunii Prier ne aminteste nu doar despre
mult trambitata zi a pacdlelilor, o inventie straind de
frumusetile sfintei noastre Ortodoxii, ci de faptul ca in
prima zi din aprilie, incd din 1906, sarbatorim ziua
mondiald a pasarilor. Se vor intreba unii: ce legatura are
aceastd zi cu viata unui bun crestin? Un posibil ras-
puns ni-1 oferd statisticile. Ornitologia ne arata ca actu-
almente pe Pdmant se cunosc aproximativ 10.000 de
specii de pasadri, dintre care aproape 12% se afla pe cale de
disparitie, cauza principald a acestei drame fiind omul.
Dumnezeu i-a poruncit sa stdpaneasca creatia ca pe un
dar divin, dar el a folosit-o iIn mod egoist si distructiv.

Adeseori viata spirituala a persoanei inspira com-
portamentul ei exterior. De pildd, sufletul unui semen



De la tristete la bucurie, de la moarte la viatd 57

robit de patimile egoiste ale lacomiei si violentei se
comportd cu agresivitate sau cu iresponsabilitate fata de
naturd, inclusiv fata de pasdri. Dumnezeu a creat lu-
mea intreaga intr-o deplind armonie, pe care omul o poate
cultiva sau distruge. Cand stiinta inceteaza sa mai fie o
cale de crestere spirituala, ca responsabilizare a insului
fata de plinatatea creatiei si calitatea vietii omenesti, se
ajunge la degradarea acestora. Stiintele si tehnologiile
motivate doar de castigul financiar stau la originea crizei
ecologice actuale, care ameninta existenta a numeroase
specii de plante, animale si pasari. Atat sdnatatea si si-
guranta speciilor animale, cat si a omului au ajuns ame-
nintate de noile maladii aparute ca urmare a schimbarilor
climatice si a poludrii, cauzate de interventia filistina si
agresiva a umanitdtii asupra naturii si de intrebuintarea
tara masura si etica a biotehnologiilor. Omul, asezat de
Dumnezeu ca , preot” si slujitor al creatiei, devine res-
ponsabil, prin faptele sale, de tot ceea ce se intampla in
naturd. Natura este sau ar trebui sa-i fie un statornic prie-
ten, iar nu dusmanul lui. Urmarind Insa numai propriile
interese, omul stinghereste lumea Inconjuratoare in
echilibrele sale asezate de Creator. Consecinta acestei
atitudini lipsite de comunicare pasnica si respectuoasa
cu natura o reprezintd transformarea ei, din prieten si
aliat, in adversar. De aceea, grija pentru mediu nu con-
stituie un ideal emotional, mai ales acum, cand realita-
tea schimbarilor climatice ne afecteaza pe toti, ci un
deziderat realist si profund ortodox.

Ornitologia, privita din punct de vedere teologic,
poate descoperi adevaruri adanci referitoare la legatura
dintre om si mediu, cu tot ce presupune el: vietati, plante si



58 MIRIDE SI MERINDE

animale, iar toate intreolaltda cu Dumnezeu, fauritorul
lor. Sfanta Scripturd acorda o atentie deosebita pdsdrilor,
dovada ca acest substantiv apare in cartea sfanta de
peste 120 ori. fnsusi Mantuitorul Hristos, vrand sa
atragd atentia asupra purtarii de grija a lui Dumnezeu
fata de creatia Sa, Se refera la frumusetea si la viata pa-
sdrilor: , Priviti la pasarile cerului, ca nu seamana, nici
nu secerd, nici nu aduna in jitnite, si Tatdl vostru Cel
ceresc le hraneste. Oare nu sunteti voi cu mult mai pre-
sus decat ele?” (Mt. 6, 26). Aceasta trimitere la lumea
pasarilor, pe care o face Domnul in Legea Noud, ne
duce cu gandul si la alte analogii ale Vechiului Testa-
ment. De exemplu, in cartea leremia (8, 7-8) se spune:
,Pana si barza isi stie vremea sa hotarata sub cer; si
turturica, si randunica, si cocorul iau aminte la timpul
cand trebuie sa vina. lar poporul Meu nu cunoaste hota-
rarea Domnului”. Ca si in primul caz, profetul Ieremia
aratd cd pasdrile, creatie a lui Dumnezeu, isi duc viata
dupa randuiala divina statornicita dintru inceput. Un
alt text referitor la purtarea de grija a lui Dumnezeu
pentru tot ceea ce a creat, deci si fata de pasari, o gasim la
psalmistul David: ,Sdtura-se-vor copacii campului, cedrii
Libanului pe care i-ai sadit; acolo pasarile isi vor face
cuib. Locasul cocostarcului in chiparosi” (Ps. 103, 18-19).
Mi se pare interesant sa observam si faptul ca Bise-
rica a folosit imaginea pasarilor in zugravirea cu aripi
a ingerilor, voind sd arate prin aceasta ca pasdrile au ju-
cat rolul unor mesageri in istoria relatiei umanitatii cu
Dumnezeu. Asadar ele reprezintd modul de comuni-
care dintre lumea imanenta si cea transcendenta. Sa ne
amintim doar de cateva marturii scripturistice:



De la tristete la bucurie, de la moarte la viatd 59

* Prorocul Ilie era hranit de corbi la porunca divina:
51 a plecat Ilie si a facut dupa cuvantul Domnului; s-a
dus si a sezut la paraul Cherit, care este in fata Ilorda-
nului. Corbii 1i aduceau paine si carne dimineata, paine
si carne seara; iar apd bea din parau” (III Rg. 17, 5-6).

* Noe trimite porumbelul ca mesager pentru a afla
daca Dumnezeu a incetat potopul: ,Si porumbelul s-a
intors la el, spre seara, si iatd avea in ciocul sau o ramura
verde de maslin. Atunci a cunoscut Noe ca s-a scurs
apa de pe fata pamantului” (Fc. 8, 11). De altfel, po-
rumbelul este o pasare preferata a lui Dumnezeu, caci
in chipul porumbelului Duhul Sfant S-a pogorat peste
Mantuitorul Hristos la Iordan, cand S-a lasat botezat
(Mt. 3 15-16). Aceasta alegere o explica magistral Sfantul
Ioan Gura de Aur: ,, porumbelul este o pasare blanda si
curatd. Si s-a aratat in chip de porumbel Duhul Sfant
ca sa arate ca Duhul cel Preasfant este duh de blandete.
De aceea, se aratd la botez porumbelul, nu aducand o
ramura de madslin, ci ardtand pe Cel Ce ne elibereaza
de toate relele si dandu-ne bune nadejdi. Porumbelul
nu mai scoate din corabie un singur om, ci ridica la cer
intreaga lume, iar in loc de ramura de maslin aduce in-
tregii lumi Infierea”.

Preocuparile scriitorilor bisericesti asupra pasari-
lor sunt la fel de importante in a ne descoperi ca toate
fapturile, inclusiv Inaripatele, 1si duc viata dupa ran-
duiala stabiliti de Creatorul lor. intre acestia, Sfantul
Ambrozie al Mediolanului a dedicat vietii pasdrilor o
omilie, Despre pdsiri, facand aici cateva reflectii privi-
toare la fascinanta lor lume.

Tot din viata pasarilor s-a inspirat si fericitul com-
pozitor al strofelor Prohodului Mantuitorului Hristos,



60 MIRIDE SI MERINDE

asemuindu-L pe Rascumparatorul nostru cu un peli-
can. Se apropie saptamana Sfanta si Mare a Patimirilor
Domnului. Cu flori in maini si cu lacrimi in ochi Il vom
insoti pe Marele Rastignit si-I vom canta stihuri tulbu-
ratoare. Undeva la starea a doua vom zice asa: ,,Ca un
pelican / Te-ai ranit in coasta Ta, Cuvinte; / Si-ai dat
viatd l-ai Tai fii, care au murit, / Rdspandind asupra lor
izvoare vii”.

Ce legaturd exista intre Hristos si un pelican? Ras-
punsul ni-1 oferd un sfant drag noua tuturor, un frate
de-ai nostri, roman, Sfantul loan Iacob. In cartea Din
lerihon citre Sion. Scrieri duhovnicesti, sfantul nemtean
dezleaga misterul, amintind de vechea legenda a acestei
pasdri, potrivit cdreia pelicanul atat de mult isi iubeste
puii, incat este dispus sa isi raneasca coasta pentru a-i
hrdni cu sange, cand 1i vede zacand in cuib flamanziti,
insetati, vatamati de vreo boala sau de veninul otravi-
tor al serpilor. Sfantul Maxim Marturisitorul chiar face
o analogie intre istoria mantuirii umanitatii si viata pe-
licanului. Pelicanul Il inchipuie pe Domnul Hristos, iar
puii lui sunt Adam si Eva, firea noastra. Cuibul lui este
Raiul, iar sarpele, diavolul cel razvratit. Deci sarpele,
incepatorul rdului, le-a insuflat prin neascultare proto-
parintilor veninul sdu si acestia s-au facut morti prin
pacat. Dar Mantuitorul Hristos, din iubire de oameni,
S-a Indltat pe cinstita Cruce si din coasta Sa strdpunsa
ne-a ddruit viata prin Duhul Sfant, adevar confirmat si
de o cantare din Octoih: , Picaturile sangelui celui din
Dumnezeu curs si ale apei, care s-a vdrsat din coasta
Ta, au innoit lumea; caci cu apa speli pacatele tuturor,
Doamne, iar cu sangele scrii iertarea”.



De la tristete la bucurie, de la moarte la viatd 61

Drumul dintre moarte si viata

Drumul Mantuitorului Hristos catre Sfintele Sale
Patimiri incepe din ziua de luni, numita in sinaxare
Sfanta si marea zi de Luni, in care lisus blestema smo-
chinul neroditor. Parintii filocalici ne invata ca gestul
Fiului lui Dumnezeu a voit sa arate refuzul iudeilor de
a se face partasi dumnezeiestilor locasuri, dar si faptul
ca Domnul stapaneste intreaga creatie. El nu Se eschi-
veaza de la suferinta patimirilor mantuitoare, ci se in-
dreapta spre ele, constient cd doar asa poate duce la
bun sfarsit rascumpararea omului. Aceasta evidentiaza
taptul cd, pe de o parte, iudeii nu au vrut sa intre In camara
cea impodobitd a Mantuitorului, adica Biserica Sa, de
aceea s-au facut vrednici de blestem, iar pe de altd parte
ca Hristos are putere, ca Dumnezeu adevarat, asupra
universului intreg, dar nu o foloseste ca sa scape de
patimiri, ci merge la ele de bunavoie, ca sd implineasca
planul de mantuire a neamului omenesc.

Sfanta si marea de Marti ne pregateste pentru in-
trarea in camara Mantuitorului cu doua parabole strict
eshatologice: pilda celor zece fecioare si parabola ta-
lantilor. Prima asemuieste cu o nunta intrarea in viata
vesnicd, unde Hristos este Mirele Care ne cheama pe
toti la ospatul Sdu, iar nuntasii trebuie sa fie pregatiti
cu untdelemnul fecioriei si al faptelor bune. Cealalta
pilda ne aratd ca omul este chemat la practicarea virtu-
tilor, la sfintenie (Mt. 5, 48), deoarece el a primit talantul
sfinteniei, Insa trebuie sa negutatoreascd, ficand faptele
pentru care i s-a dat puterea.

Ca o pecetluire a intregii pocainte lucrate de-a lun-
gul postului, Sfanta Miercuri ne aratd ce minuni poate



62 MIRIDE SI MERINDE

sdvarsi ea in cel ce a practicat-o si cata paguba aduce
cand lipseste. Astfel, pacatoasa ajunsd in starea cea
mai de jos a caderii, desfranata, prin pocainta cu lacrimi
s-a ridicat la treapta de mironositd, iar Iuda, desi aflat
in pozitia privilegiata de apostol si ucenic al Stapanului,
din cauza vanzirii Invatitorului coboari la stadiul de
traddtor, iar in cele din urma, sfarseste prin sinucidere
fiindca n-a avut pic de pocdinta.

Dacad Triodul a inceput cu antagonismul dintre po-
cdinta cu nadejde si deznadejde, el se incheie cu aceeasi
opozitie. La sfarsitul postului, pomenirea pdcatoasei si
a vanzarii lui Iuda capata un talc indoit: dupa o inde-
lungata pregatire cu multe osteneli, nu trebuie sa stam
tara de grijd, caci o neatentie ne poate pierde toata ago-
niseala sufletului, ca ucenicului celui iubitor de argint.
Pe de alta parte, omul pacdtos si impovarat cu patimile,
care nu a practicat pocdinta, mai are acum o ultima
speranta: o cdinta si o intoarcere sincera, ca a pacatoasei,
il pot salva, permitandu-i sd intre la ospatul de taina al
nuntii Mantuitorului.

In Joia Mare praznuim: spélarea picioarelor uceni-
cilor de catre Mantuitorul Hristos, Cina Cea de Taina,
rugaciunea din gradina Ghetsimani si prinderea Dom-
nului. In centru se afli Cina Cea de Tain4 cu instituirea
Euharistiei, care se va face pana la sfarsitul veacurilor
in sfintele biserici, In amintirea jertfei Mantuitorului.
Liturghia euharisticd este Liturghia smereniei, a dra-
gostei Lui, testamentul iubirii Sale de oameni: , aceasta
sa faceti spre pomenirea Mea” (Lc. 22, 19).

Cu rugaciunea din gradina Ghetsimani si cu prin-
derea Domnului am intrat deja in Vinerea cea Mare a



De la tristete la bucurie, de la moarte la viatd 63

Sfintelor si Infricosatoarelor Patimiri. Sfinte, mantuitoare
si infricosatoare numeste Biserica Patimirile Domnului -
sfinte, pentru ca Cel Ce le-a rabdat este sfantul sfintilor;
mantuitoare, fiindcd ele au fost pretul rascumpararii
neamului omenesc din robia pdcatului; infricosatoare,
deoarece nu poate exista ceva mai cutremurator decat
ocara, rusinea si batjocura aruncate de faptura asupra
facdtorului si datatorului de viatd, Care pe toate le-a
suportat pand la moarte.

In Marea Vineri nu se oficiaza Sfanta Liturghie, ci
se ajuneaza total, cdci este o zi sumbra din toate punc-
tele de vedere: iudeii si-au pierdut dreptul de intai
nascuti, luda mosteneste ladul pentru deznadejde, Petru
se leapada din mandrie de Invitatorul siu, cerul se in-
tunecd, pietrele se despicd. Pe de alta parte, Vinerea
Patimirilor ne arata ca Dumnezeu, 1n marea Sa iubire
de oameni, il accepta pe pacatosul care se pocdieste in
ultimul ceas, cum s-a intamplat cu talharul de pe cruce.
Chenoza Mantuitorului, unita cu marea Sa iubire, nu are
limite. In bratele Sale intinse pe Cruce, Hristos il pri-
meste pe talharul pocait si li este ,sete” (In. 19, 28) sa
mantuiasca tot neamul omenesc. Astfel, Crucea apare
ca mijloc de mantuire si izbdvire. De acum inainte el
nu va mai fi un instrument de tortura si de rusine. Daca
Adam s-a izgonit din Rai prin lemn, tot prin lemn, cel
al crucii, s-a sdlasluit talharul in Rai.

Faradelegea s-a savarsit, dar totodata Domnul Si-a
implinit lucrarea rascumpdratoare: ,Savarsitu-s-a!”.
Iadul, cu portile lui zdvorate peste cei morti din veac,
reprezinta starea decazutd a omenirii depdrtate de
Dumnezeu prin pdcat, starea de izolare si deznadejde



64 MIRIDE SI MERINDE

in care se afla omenirea cazutd. Coborand in imparatia
mortii, Hristos a biruit-o pentru totdeauna, aducand in
locul ei viata vesnica. De aceea, Biserica va fi de aici
inainte locul unde portile Iadului nu se vor mai inchide
niciodata inaintea omului. In aceastd biruintd asupra
Tadului Domnul este ca un ,leu adormit”, ca soarele ce
apune si rdsare spre a risipi intunericul si ca bobul de
grau care moare ca sa rodeascd viata vesnica.

De la spaima in fata negraitei coborari a Domnului
pentru biruinta asupra mortii, Prohodul trece la odihna
Sambetei celei Mari, care, dupa fapta cea neagra de vi-
neri, lasd s se intrevada rasaritul Invierii. Atmosfera
trista si apasdtoare a Sfintelor Patimiri dispare, incetul
cu incetul, iar zorile albe ale Invierii inainteaz3 tot mai
luminos.

O, Rastignitule!

In lacrimi ne despartim de cineva drag. La fel se in-
tampla si in Vinerea cea indureratd, cand Hristos, din
Doctor al sufletelor si trupurilor noastre, devine ,,bar-
bat al durerilor”, imparat al slavei umilit de robii Sai.
Soarele va scdpdta spre amurg, iar noi ne vom croi drum
catre sfintele biserici prin lumina lind a serii, purtand
in maini lumanari si flori ca sd participam la inmor-
mantarea Domnului. Poate ne-am obisnuit cu astfel de
exprimari in Sdptdmana cea tanguitoare a Sfintelor Pa-
timiri ale Mantuitorului Iisus Hristos. Nu sunt metafore,
ci adevarul curat. Noi, robii, vom inmormanta pe Impa-
ratul. Cu tristete in suflet, dar avand necurmatd nadejde,



De la tristete la bucurie, de la moarte la viatd 65

vom ldcrima, incercand sd aratdm compasiune Preacura-
tei Maici, care, sfasiata de durere, se tanguieste vazan-
du-si Fiul fara suflare.

Se cade oare sad jelim, la randul nostru, stiind ca
Domnul ne-a indemnat sa nu-L plangem pe El, ci pe noi
insine? Dar cum putem face altfel, cind vedem ca pa-
mantul si cerul se cutremura, pietrele suspina, iar soarele
isi ascunde razele? Cu atat mai mult noi, cei osanditi la
moarte din pricina propriilor pacate, trebuie sa varsam
lacrimi de umilintd, multumindu-I Marelui Patimitor,
deoarece fard jertfa Lui nu am mai fi gustat vreodata din
Izvorul Vietii. Sa plangem, neuitand ca pacatele omenirii
intregi L-au condamnat pe Hristos. Desi rastignit pe
Cruce spre rascumpdrarea omului, El a ramas indragostit
de acesta, chiar dupa caderea lui din iubirea Cerescului
Parinte, provocata de neascultarea ce a deschis portile in-
spaimantitorului iad. In perioada premergatoare SIa-
vitei invieri, auzim mereu vorbindu-se despre chinuri,
patimiri, inmormantare. Asemenea cuvinte ne amintesc
de stdri, de lucruri potrivite mai degraba cu ideea de
umanitate decat cu cea de dumnezeire. Cert este ca pe
noi, oamenii, durerea ne sperie. Ne ferim aproape in-
totdeauna sa o trdim, cu toate ca, adeseori, indata dupa
nasterea pruncului, ea se infiinteaza langd leaganul sau.
Ce sa zicem de moarte? Ne inspaimantd, ne uimeste.

Totusi, gandind la Mantuitorul Hristos, Dumnezeu
Adevarat, ca Om adevarat, El Se lasad cuprins de sufe-
rinta, apoi moare. Cum se impaca oare aceasta cu ideea
de dumnezeire si vesnicie? lata cateva ocazii de a me-
dita profund la jertfa dulcelui nostru Mantuitor, fiindca
El fost desavarsit in toate. Nu a existat pe pAmant om mai



66 MIRIDE SI MERINDE

intelept, caci El reprezintd Insisi Intelepciunea, Cu-
vantul lui Dumnezeu. Ne-o dovedeste limpede Inalti-
mea Invataturii Lui. Hristos este Absolutul dragostei:
niciodatd, nimeni In lume nu i-a iubit pe altii precum a
tacut-o Domnul. Fiul lui Dumnezeu intruchipeaza, deo-
potrivd, puterea suprema, lucru aratat prin coplesitoarele
Sale minuni. Dar atinge lisus inca o culme: cea a sufe-
rintei, deoarece nicio fiintd umana nu a suferit vreodata
caELIn genere, noi, pamantenii, suportdm dureri trupesti
sau sufletesti de nevoie ori in imprejurdri independente
de vointa proprie, prea putin pentru cei apropiati. Or,
Domnul a indurat atata umilinta si cumplita rastignire
pe Cruce doar din iubire fatd de faptura Sa ratacita, raz-
vratita. De aceea, Mantuitorul Hristos este Dumnezeul
jertfei si suferintei. Ce diferenta colosala asadar intre
,patimirile” noastre si cele ale Preabunului Izbavitor al
lumii! El nu ne-a invatat a cunoaste, a pretui numai sa-
crificiul pentru ceilalti, ci a birui chiar moartea, cdci
prin moartea Sa ne-a daruit noua nemurirea. Daca pana
la Hristos oamenii doar presupuneau ca exista o alta
viata In continuarea celei prezente, prin jertfa Lui su-
prem4, dar indeosebi prin coplesitoarea Sa Inviere, fi-
rava lor sperantd a devenit o incontestabila certitudine.
Omul nu si-a putut vedea in chip deslusit menirea ultima
cat timp nu a avut garantia cd va trdi si dupd stingerea
sa fizica din lumea pamanteand, cata vreme a privit
existenta ca pe un lucru efemer, intrerupta adesea de
tulburatoare furtuni, sfarsita prin trasnetul pieirii, des-
compusd apoi in perimetrul unui sinistru mormant.
Insa odatd cu moartea lui Tisus, urmata de proslavita
Sa Inviere, insul a inceput a-si preschimba din adanc



De la tristete la bucurie, de la moarte la viatd 67

trdirea, acordand actelor sale sensuri si rosturi marete,
ddruindu-se cu sarg implinirii binelui. Toate acestea le
datoram apoteozei durerii si jertfei Domnului Iisus Hris-
tos — singura veritabila drama din istoria umanitatii ce a
asezat Crestinismului aureola sfinteniei.

Prin nespusele Sale suferinte, rastignirea pe Cruce,
ingroparea de trei zile, Mantuitorul ne invatd ce Inseamna
iubirea, sacrificiul si nemurirea, punand inaintea ochi-
lor mintii noastre adancurile fragilei vietuiri paman-
testi, marcate de dureri si moarte, pentru ca, apoi, sd
ne arate viata vesnica si atotputernicia Sa dumnezeias-
ca. Acum ni se infatiseaza ca om, urmand ca, odata cu
slavita-I Inviere, si-L preamarim ca Dumnezeu, Stipan
al vietii si al mortii.

Sa purtam asadar in suflet si pe chip lacrimi, con-
stientizand cate rani I-am produs Mantuitorului prin
pdcatele noastre, si sa-I marturisim: , O, Rastignitule,
Hristoase, cate ai patimit pentru noi, care ne-am dove-
dit de atatea ori nerecunostinta! Tu, Dreptul Judecator,
Te lasi osandit de cei faradelege! Mielul lui Dumnezeu
fiind, incuviintezi sa Te raneascd lupii cei flimanzi de
ura si razbunare! Cu inimi smerite, Te rugdm sa ne in-
veti taina Sfintelor Tale Patimiri, ca sa intelegem ca nu
existd dragoste mai mare decat a Ta, Care ne-ai ardtat
cd iubirea invinge moartea”. Iar daca lisus nu ne va
raspunde indata, inseamna cd vrea sa meditam pro-
fund la semnificatiile Crucii si ale mormantului Sau.



68 MIRIDE SI MERINDE

Cu Mantuitorul Hristos pe drumul Crucii

Hristos vine din nou spre Sfintele Patimiri! Pacatele
noastre Ii pun iardsi cununi de spini; nesdbuirea oame-
nilor 11, indestuleazi” cu otet si fiere; indiferenta si vanita-
tea lumii Il dezbraca de haine, lasandu-L gol si infrigurat;
rautatea din noi {i varsi sangele; orbirea duhovniceasci
si reaua credint3 1l tintuiesc pe Cruce. Ne intristam, ba
chiar plangem, retrdind cu Domnul toate aceste infri-
cosétoare fapte. Insd, oricat ar parea de paradoxal, par-
curgand zbuciumatele zile ale Sfintelor Patimiri ale
Mantuitorului nostru, undeva, acolo, in fiinta noastra,
ar trebui sa ne si bucuram. Sa plangem moartea Dom-
nului, dar sa ne veselim duhovniceste, caci moartea
Rascumpdratorului poartd in ea nemurirea noastra.

Cu toate acestea, retraim chinuitoarea intrebare: de
ce totusi a trebuit sa moara pe Cruce El, Creatorul Ce-
rului si al Pamantului? De ce a sfarsit pe cel mai ingro-
zitor obiect de torturd din acea vreme? Nu vom putea
intelege fara a ne reaminti ca Dumnezeu a facut lumea
din iubire, ca sa ne impdrtasim din a Sa negradita buna-
tate si dragoste. Dupa caderea omului in pdcat, tot din
iubire ne-a fagaduit un Rascumparator, chiar pe Fiul
Sau, Cel Unul Nascut, Care numai prin propria-I jertfa
ne putea readuce la Tatal. Iata de ce putem afirma ca
Dumnezeu igi manifesta iubirea cu maxima deplindtate.
Nu se cadea oare sa-Si traiasca si suferinta tot asa, in de-
sdvarsita intensitate? A suferit pentru ca noi sa ne tama-
duim; S-a lasat legat ca sa ne descatuseze pe noi; a primit
scuipdri In obraz spre a ne innobila cu cinste; S-a lasat
tintuit pe Cruce ca sa ne elibereze din iadul pacatului. Ce



De la tristete la bucurie, de la moarte la viatd 69

usor I-ar fi venit sa Se eschiveze de la toate acestea, dar
n-a facut-o! Cu o demnitate nepamanteand, cu o atot-
cuprinzatoare iubire, le-a rabdat pe toate, refuzand
orice artificiu care i-ar fi usurat cumva drumul Cal-
varului. Sa ne amintim doar de vinul amestecat cu fiere
ce I s-a dat si guste, pe cand Se afla pe Cruce. In fapt,
respectiva bauturd avea rolul unui anestezic menit sa
atenueze chinurile rastignitului. Refuzand-o, Domnul
a trait, spuneam, pe deplin suferinta, ca un ,barbat al
durerilor”, un Imparat al slavei umilit de robii S&i. Pe
toate le-a suportat cu o iubire indurerata pentru ca omul,
din condamnat la moarte si intuneric, sa se preschimbe
in fiu al Luminii si al Invierii.

De-a lungul ei, existenta umana poate fi presarata
cu nenumarate si mari suferinte. Unele apar din prici-
na pdacatului, a indiferentei ori a necredintei: bundoara,
cele pricinuite trupului si sufletului de narcotice. Alte-
le, dimpotriva, se nasc din dragoste. Cand o mama 1si
vede copilul cuprins de fldcari si se arunca dupa el, ar-
surile cipatate poarta pecetea iubirii. Insa intre cele
doua tipuri de suferinta exista o deosebire: suferinta
pacatului nu poate fi rdscumpadrata decat printr-o alta
suferinta — cea a iubirii. Daca aceasta este asumata be-
nevol, ea devine jertfa.

Vasadzica, toate cele indurate de Domnul: scuipari-
le, batjocoririle, biciuirea, cununa de spini, calvarul
Golgotei, rastignirea si moartea pe Cruce, toate impre-
und alcatuiesc jertfa rdscumparatoare a Fiului lui
Dumnezeu, prin care noi, oamenii, ne-am reimpdcat cu
Cerescul Tata. Revenind la intrebarea anterioard, tin-
turea Domnului pe Cruce nu avea ca scop doar umilirea



70 MIRIDE SI MERINDE

deplina a Marelui Rastignit, ci ascundea un plan mult
mai perfid: dusmanii Domnului voiau sa pironeasca
pe lemn si bundtatea lui Hristos indreptatd cdtre oameni.
Au rastignit trupul Domnului, urmarind totodata sa
tintuiasca lucrarea Sa mantuitoare; crucificandu-I trupul,
doreau sa-I anihileze si iubirea fata de lume. Desi nimic
din cele ce aveau sa se intample nu I-au ramas strdine,
constient, Fiul lui Dumnezeu a pdsit spre mantuitoarea
Sa Patimire acceptand rastignirea. De acolo, de pe inal-
timile Crucii, Hristos, sleit de puteri, indurerat si para-
sit, a strigat cu glas sfasietor: ,Savarsitu-s-a!”, apoi Si-a
dat duhul. Din negura vremurilor, ajunge pand la noi, as-
tazi, strigatul plin de durere al Domnului!

Il auzim prin sfintele Evanghelii si cantarile de la
deniile saptdmanii Sfintelor Patimiri. Cu toate ca ne emo-
tioneaza, sau, mai bine spus, incd ne mai emotioneaza,
nu ne-am trezit suficient din bezna pacatului ca sa im-
piedicdm aceastd drama. An de an, Mantuitorul este
tradat, vandut si osandit de pacatele omenirii. insa, prin
nespusele Sale chinuri, rastignirea pe Cruce, ingropa-
rea de trei zile, El ne invata ce inseamna iubirea, sacri-
ficiul si nemurirea, punand inaintea ochilor mintii
noastre adancurile fragilei vietuiri pamantesti, marcate
de dureri si moarte, pentru ca, apoi, sa ne arate viata
vesnica si atotputernicia Sa dumnezeiascd. Acum ni se
infitiseazd ca Om, urmand ca, odati cu slavita-I inviere,
sa-L preamarim ca Dumnezeu, Stapan al vietii.



De la tristete la bucurie, de la moarte la viatd 71

Impartasirea in noaptea Sfintelor Pasti

Saptamana Sfintelor Patimiri ale Mantuitorului
Hristos este, poate, cea mai intensa perioada liturgica
din an. La finele ei, intunericul se transforma in luminag,
tristetea, In bucurie, spaima, in curaj, disperarea, in ne-
curmatd nddejde. Ce infricosator! Noi, robii, vom in-
mormanta pe Imparatul. Dar, ca si ne impartisim din
negraita lumina si bucurie a Invierii Domnului, se cade
intai sa-L insotim pe drumul suferintei si al umilintei
din dramatica saptdmana a Sfintelor Sale Patimiri. Fara
aceastd partasie duhovniceascd, vom avea un Pasti
auster, chiar pagubos, lipsit de lumina cea neinserata
care sa ne copleseasca intreaga fiinta. De aceea, Incer-
cand sa-L ajutdm pe Mantuitorul nostru sa-$i duca
Crucea, sa ne gandim mai profund la semnificatiile
tulburdtoarelor ultime clipe din viata Sa pamanteasca.

Mi se pare imbucurator faptul ca numerosi credin-
ciosi simt si traiesc intens inlacrimatele ceasuri ale zilei
premergatoare Invierii Domnului. Existi zone din Mol-
dova unde multi dintre ei se indoliaza. Merg la denii
imbracati in straie de doliu, postind negru. Altii ajuneaza
aproape in intregime in saptdmana Sfintelor Patimiri,
gustand agheazma mare doar dupa4 slujba prohodirii
Domnului. Unii refuza sa deschida televizorul ori ra-
dioul, rupandu-se astfel din iuresul cotidian, caznindu-se
sd stea aproape numai de lisus, dulcele nostru Manga-
ietor, a Carui iubire pentru noi nu cunoaste limite. imi
amintesc cu emotie de anii prunciei, cand mama, ori
bunica, purtand haine cernite, cu busuioc si flori ale



72 MIRIDE SI MERINDE

primaverii, ma lua de mana si porneam catre dumne-
zeiescul locas, chemati de dangatul duios si trist al clo-
potelor, care, in noaptea Tnvierii, se arata vesel si datator
de speranta.

Atmosfera trista si apdsatoare a Sfintelor Suferinte
va dispdrea incetul cu Incetul, iar zorile invierii vor ina-
inta tot mai luminos. Fiecare, dupa a lui putinta, se va
osteni sa-I arate solidaritate Domnului, standu-I aproape,
insotindu-L pe drumul Crucii, o cale ce masoara distanta
dintre durere si bucurie, intuneric si lumina, moarte si
viata. Mi se pare firesc sd ne intrebam: cum sa pastram
aceeasi solidaritate cu Rascumpdratorul nostru si in
vreme de praznic, in slavita-I Inviere? Totul se va limita
la ceremonialul primirii luminii sfinte si gata? Hristos
sd ramand singur in bisericd, eventual cu cei In varstd, iar
restul poporului sa porneasca spre case, dornici sa sar-
bdtoreascd, in felul lor, bucuria pascala? Intr-adevir,
dumnezeiescul Ioan Gurd de Aur, in al sdu emotionant
cuvant din noaptea slivitei Invieri, ne indeamna s& ne
bucuram, sa ne desfatam: , De este cineva sluga inte-
leapta, sd intre, bucurandu-se, intru bucuria Domnu-
lui sau. De s-a ostenit cineva postind, sd-si ia acum
rasplata... Bogatii si saracii, impreuna bucurati-va. Cei
ce v-ati infranat si cei lenesi, cinstiti ziua. Cei ce ati postit
si cei ce n-ati postit, veseliti-va astdzi. Masa este plina,
ospatati-va toti. Vitelul este mult, nimeni sd nu iasa fla-
mand. Gustati toti din ospatul credintei: impdrtasiti-va
toti din bogatia bunatatii”. Sa luam aminte la indem-
nurile pline de intelepciune, dar si la semnificatia lor,
deoarece autorul nu se refera la rasplata ostenelilor din
post ca fiind 0 masa copioasa, desi, ce-i drept, o asteptdm



De la tristete la bucurie, de la moarte la viatd 73

cu totii. Sfantul Hrisostom are in vedere aici masa cea
euharisticd, impdrtasirea cu Sfintele Taine, cel mai hra-
nitor ospat din lume.

Sigur ca participarea la ospatul mantuirii nu trebuie
sa se rezume doar la noaptea Sfintei Invieri, ci s& implice
si Joia Mare, zi in care Hristos, Domnul nostru, a instituit
Taina Sfintei Euharistii. In Joia Mare, potrivit sinaxarului
zilei, prdznuim: spalarea picioarelor ucenicilor de catre
Mantuitorul Hristos, Cina Cea de Taind, rugaciunea din
gradina Ghetsimani si prinderea Domnului. In centru
se afla Cina Cea de Taina, cu instituirea Euharistiei: ele
se vor savarsi pana la sfarsitul veacurilor in sfintele bi-
serici, pomenind mereu jertfa Mantuitorului. Liturghia
euharisticd este Liturghia smereniei, a dragostei Lui,
testamentul iubirii Sale de oameni: ,, Aceasta sa o faceti
spre pomenirea mea”. De aceea, In Sfanta si Marea Joi,
prin exceptie de la postul aspru al intregii saptamani,
se dezleaga la untdelemn si putin vin, tocmai fiindca
este ziua Sfintei Euharistii; acum, la Dumnezeiasca Li-
turghie se sfinteste un agnet in plus, ce se va pregati a
treia zi de Pasti, prin uscare; el va constitui, de-a lungul
anului, Impéartasania pentru copii, bolnavi ori alte ca-
zuri speciale. Putini credinciosi dau importanta cuve-
nitd acestei zile. Ocupati cu treburile casei, cuprinsi de
forfota aprovizionadrilor si a pregatirilor, trec cu vederea
prea usor acest moment capital din istoria mantuirii
umanitatii. De aceea, chemarii la potir 1i raspund doar
cativa dornici sa se cuminece cu Hristos chiar in ziua
cand El i-a impadrtdsit prima data pe Apostoli. Nu ace-
lasi lucru se intdmpla in noaptea slavitei Invieri, cci
invitatiei de a ospata din cina mantuirii 1i raspund tot



74 MIRIDE SI MERINDE

mai numerosi credinciosi. Unii insa se dovedesc sceptici
si in aceasta privintd, pe motiv ca indata vor manca de
dulce si nu se cade a primi dumnezeiasca impdrtasanie.

Indréznesc a spune c, motivand astfel refuzul apro-
pierii de potir, ne ,,oferim” sansa participarii la masa pas-
cal fara cumpétare. Il refuzdm pe Hristos ca sd avem
,libertatea” de a ne imbuiba cu mancaruri de frupt. Ele
nu sunt oprite, de vreme ce, dupa savarsirea slujbei,
preotul binecuvanteaza bucatele din carne, branza,
ouale aduse de credinciosi in cosuri frumos impodobite,
asezate Intr-o impresionanta ,hord” a bucuriei in jurul
sfantului locas. Tmpértégirea din cadrul slujbei Invierii
Domnului ne ofera posibilitatea sa simtim deplin bu-
curia pascald; Hristos inviat nu rdmane doar un vis-a-vis
al nostru, ci ne devine interior. Cuminecandu-ne, ne
impunem si o conduita echilibratd privind mancarea,
bautura, participarea la veselia comunitatii.

Peste toate, sa nu uitdm esentialul: Hristos Se ga-
seste In centrul praznicului. Cata vreme petrecem cu
El si El in noi, sa nutrim incredintarea ca vom trdi o au-
tentica bucurie pascala.

Cu Hristos spre Emausul vietii noastre

Cu fiecare sarbdtoare pascala, ni se potolesc setea si
foamea dupa Dumnezeu, se ostoieste dorul dupa Hristos.
De fiecare data, impreuna cu Toma strigam: , Domnul
meu si Dumnezeul meu!”. Iar toate acestea se Intam-
pld pentru ci proslavirea Invierii Domnului inseamni
a marturisi ca El este chezasia invierii noastre, Izvorul
nemuririi.



De la tristete la bucurie, de la moarte la viatd 75

Este bucurie si lumina! Inviere si bune nadejdi intru
o viata placuta lui Dumnezeu. Ne-am scaldat sufletele
in lumina izvorata din mormantul cel datator de viata.
Am dus In casele noastre un strop de lumina, purtat in
noaptea sfanta de lumanarile aprinse, dar si in inimile
tresaltand de emotie si fericire. Natura, atentd, a Insotit
sarbatoarea ridicarii lui Hristos din mormant cu un
spectacol uimitor si anul acesta. Observam cu totii o
transfigurare a intregii firi odaté cu Invierea Domnului.
Dupa noaptea sfantd a bucuriei, dimineata toate se arata
vii, pline de viata. Miroase a flori de rai, a primavara:
parfum de cer inldcrimat de bucurie cd Hristos a inviat
din morti. Intr-un cuvant, natura, pana acum moarta,
sarbatoreste Invierea impreuna cu noi.

Ne-am ostenit, fiecare dupd a lui putinta, ca in Sap-
tamana Sfintelor Patimiri sa-I stam Domnului aproape,
sd-L tnsotim pe drumul Crucii, o cale ce masoara distanta
dintre durere si bucurie, intuneric si lumina, moarte si
viatd. Am invitat ci Invierea Mantuitorului nu poate
fi inteleasa decat privind-o prin taina suferintei, a Crucii.
De aceea, Crucea se descoperd in Inviere: semnul Crucdii,
insemnand in vechime scandal ori nebunie, s-a prefa-
cut in viata si iubire. Am fost martori deja la primele
aratari ale lui lisus Cel Rastignit, iar apoi Inviat. Luca
si Cleopa, cei doi ucenici care se indreptau spre Emaus,
au trait fericitul prilej de a li se alitura pe cale Insusi
Hristos, Biruitorul mortii, pe cand ochii lor , erau tinuti
ca sda nu-L cunoascd”. Mergand in drumul lor, vorbeau
despre cele intamplate la Ierusalim, exprimandu-si
dezamadgirea cd, desi isi pusesera toatd nadejdea in lisus,
iatd, tocmai Acesta fusese rastignit, spulberand prin



76 MIRIDE SI MERINDE

moartea Sa speranta izbavirii, frumoasele perspective ale
Impératiei. Dialogul purtat cu strainul Calator printre
dumbravile de maslin parca i-a incurajat putin pe cei
doi discipoli. Cu toate c& primisera vestea Invierii de la
femeile mironosite, de la ceilalti ucenici din lerusalim,
inca sovdiau. Doar minunata descoperire a Mantuito-
rului la frangerea painii i-a convins ca L-au vazut pe
Domnul inviat.

In Duminica a doua de dupad fnviere, ne reintalnim
duhovniceste cu un alt ucenic al Domnului, Toma, la
tel de sceptic si de indoielnic ca si ceilalti in probabili-
tatea ridicarii din mormant a lui lisus. Numai Domnul,
prezent in fata lui, iIndemnandu-1 sa-I atinga ranile din
palme si din coastd, 1-a facut pe Toma sa exclame , Dom-
nul meu si Dumnezeul meu!” cu neclintita credinta ca
Hristos a inviat cu adevdrat. Deducem din aceste doud
aratari ale lui lisus Inviat cd bucuria pascala o traim
deplin abia la intalnirea cu Domnul, cand El ni Se des-
copera. Numai intelegerea sensului mortii Sale face sa
aparé lumina pascala. lisus Inviat nu poate fi recunoscut
decat in lumina care arata sensul suferintelor indurate
pentru noi si a noastra mantuire.

Oare nu si inimile noastre au ars de frumusetea cu-
vintelor Sfintei Evanghelii? Nu ne-a cuprins si pe noi
dorul de a calatori in aceastd lume avandu-L aldturi pe
Hristos? In nenumérate randuri am primit pe Hristos
euharistic, ospatand din cina mantuirii precum Luca si
Cleopa la Emaus. La fel cum s-a intamplat cu Toma, s-a
strecurat in gandul nostru, poate, inevitabila dilema:
oare sa fi fost chiar asa? De aceea, cu fiecare sarbatoare
pascald, ni se potolesc setea si foamea dupa Dumnezeu,



De la tristete la bucurie, de la moarte la viatd 77

se ostoieste dorul dupa Hristos. De fiecare datd, im-
preund cu Toma strigam: ,,Domnul meu si Dumnezeul
meu!”. Iar toate acestea se Intampla deoarece proslavirea
Invierii Domnului inseamn a mérturisi ci El rimane
chezdsia invierii noastre, Izvorul nemuririi. Preama-
rind Invierea, ne intAlnim cu Marele Rastignit si Inviat,
Care continua sa Se arate viu, aflandu-Se mereu intre
noi si in noi, purtandu-ne astfel spre zorile Vesniciei.
Am indrazni, oare, sd ne intrebam cum ne-ar fi viata
fars Hristos Inviat? Oare nu scularea Sa din morti mo-
tiveaza toate actele credintei noastre? De aceea postim,
ne rugdm, ndddjduim, nazuim, ne poticnim, caidem si ne
ridicdm; ducem un razboi nevazut cu patimile, cu ten-
tatiile viclene si pizmase ale trupului, ale lumii, ale celui
rau tocmai pentru ca, la finele trecatoarei existente pa-
mantene, sd ne Intalnim cu Hristos Cel Rastignit si Inviat,
Care sd ne raspldteasca truda, credinta, asteptarea, in-
delunga-rabdare prin sédldsluirea in iubirea Preasfintei
Treimi.

Aceasta realitate ne confirma faptul ca Hristosnu a
inviat triumfalist, ca sa-Si dovedeasca puterea, ca sa
emotioneze ori sa intimideze. Dupa ce a suferit moarte
pe Cruce, dumnezeiescul Rascumparator S-a ridicat
din pecetluitul mormant ca sa impace pamantul cu Ce-
rul, pe Facdtor cu faptura Sa, strivind moartea si lanturile
iadului. Vasazica Domnul a inviat in interesul nostru,
pentru mantuirea noastra, spre indreptarea noastra.
Sfantul Apostol Pavel spune, de altfel: ,lisus Hristos,
Domnul nostru, a fost dat pentru pacatele noastre si S-a
sculat pentru indreptarea noastra” (Rom. 4, 25).

De aceea, cu fiecare sarbatoare pascald, pregustam din
farmecul veacului viitor (Evr. 6, 5), retraind un adevar



78 MIRIDE SI MERINDE

mangaietor si Incurajator: nu mai traim pentru noi, ci
pentru Acela Care a murit si a Inviat pentru noi, dupa
spusele Sfantului Pavel (II Cor. 5, 15), cdci cu totii sun-
tem fii ai luminii si ai Invierii.

Sfintirea merindelor in Sfanta noapte
de Inviere

Am sarbatorit Invierea Domnului! In Poiana linistii,
la Schitul Vovidenia-Neamt, domnea o noapte limpede.
Livezile potopite de floare dormeau poleite de sclipirile
blande ale stelelor. Vazduhul se cutremura din vreme
in vreme de falfairile unui vant ratacind nerabdator
prin imprejurimi. Ganganiile se odihneau prelung,
molesite dupa o zi de primavara cand Cerul, vrand parca
sd compenseze frigul aprig al iernii, a slobozit zapuseli
ca de iunie. Cam cu un ceas inainte de miezul noptii
incepu forfota. Cete de inchindtori, veniti de aproape
sau de departe, isi croiau drum prin intuneric cdtre bise-
rica zveltd, ce biruia sulurile negurii prin albul imaculat
al peretilor sai inalti. Dupa o aparenta liniste, dintr-o
datd, In imprejurimile sfantului locas, pelerinii, tinand
lumanari aprinse, semn ca primisera vestea Invierii
Mantuitorului Hristos, au intonat cu o negraita bucurie
cea mai cunoscuta si asteptatd cantare liturgica. Tihna
fu spulberata de dangdtul clopotelor, insotit de sunetul
ritmat al toacei, care, solidarizandu-se cu poporul, au in-
ceput sd cante prelung; pentru monahi si pelerini, pen-
tru maguri, pentru sihdstrii si codrii din apropiere.
Deodata s-au luminat toate. Poporenii, purtand faclii



De la tristete la bucurie, de la moarte la viatd 79

in maini si lumina Invierii in suflet, s-au aliturat cilu-
garilor si corului cantand: , Hristos a inviat din morti cu
moartea pre moarte cdlcand si celor din morminte viata
ddruindu-le!”. Bezna s-a spulberat. Oamenii, desi toro-
piti de indelungile osteneli premergdtoare sarbatorii,
se lasau inundati de o pace adancd, primind vestea ce
a schimbat istoria umanitatii si pe-a lor implicit! Slujba
luminoasei nopti a continuat. Cu veselia zugravita pe
chipurile participantilor, am inconjurat biserica, pe unde
in seara prohodului poate am varsat cate o lacrima,
conducand pand la mormant trupul Domnului. Acum
strabateam aceeasi cale, turnand cate un strop de bu-
curie peste tanguirea exprimatd atunci, fiindcd moartea
s-a risipit, iar viata a biruit. De altfel, unul din imnele
sarbdtorii gldsuieste astfel: , stapanirea mortii ai zdrobit
cu moartea Ta, Puternice, ca de Tine s-au cutremurat
portarii iadului”. Da, Invierea Domnului ne-a coplesit
de fericire, cdci praznuim omorarea mortii, sfiramarea
iadului, incepdtura vietii vesnice. Dupa inddtinata
procesiune, credinciosii au purces in biserica impodo-
bita cu florile recunostintei oferite Marelui Rastignit,
Care ne-a adus lumina si speranta in inimi.

Slujba Utreniei intai, apoi Dumnezeiasca Liturghie
au umplut timpul, asa incat zorii zilei ne-au gasit in
curte, rostind rugdciunile de binecuvantare a traditio-
nalelor bucate. Asezate cu grija de gospodine in cosuri
ademenitoare, gemand de belsugul gustarilor, asteptau
sd primeasca binecuvantarea dumnezeiasca pentru a
intregi bucuriile pascale din casele bunilor crestini.

Prin sfintirea merindelor, credinciosii arata dorinta lor
ca tot ceea ce gusta de Pasti sa fie luminat de prezenta



80 MIRIDE SI MERINDE

Duhului Sfant. Legat de aceasta traditie, prevazutd, de
altfel, in toate randuielile noastre liturgice, am intrebat
in dreapta si-n stanga daca se mai pdstreaza obiceiul
prin sate ori prin orase. Am aflat cu tristete ca exista
unele asezari unde s-a cam uitat de binecuvantarea
oualor rosii, a pastii, a cozonacului. O spun cu regret,
constatand cd, desi beneficiem de libertatea de a ne ex-
prima plenar credinta, nu stim sa ne bucuram in chip
desavarsit de darurile cele preafrumoase ale Sfintei
Ortodoxii. Referitor la traditia rugdciunilor rostite asu-
pra cosului cu merinde dupa Sfanta Liturghie din noap-
tea Invierii Domnului, am relatat altddata o intAmplare
semnificativd; o voi relua aici, ca sa intelegem cat de
mult tineau stramosii nostri la sfintirea bucatelor ce se
vor consuma la agapa de dupa Sfanta Inviere.

In urma cu ceva vreme, invitat la serile de poezie
de la Vanatori-Neamt, am avut nespusa onoare sa sed
in preajma poetului moldovean Grigorie Vieru, ndscut in
catunul Pererita, din fostul judet Hotin, localitate ase-
zata chiar la granita cu Romania, pe malurile batranului
Prut. Povestea maestrul cd in satul sau natal comunistii
au interzis tragerea clopotelor, iar locasul de cult l-au
inchis definitiv prin anii 1953, satenii ramanand astfel
fara preot, fara sfintele oficieri, deci fara slujba de bine-
cuvantare a pastii din noaptea de Inviere. Dar credinta
i-a Invatat cum sa nu se lipseasca de darul Duhului Sfant.
Bundoard, la Pasti asteptau pana in zorii zilei, cand in-
cepeau sd bata clopotele dincoace de Prut, in Miorcanii
lui Ion Pillat. Era semnul cd preotul, inconjurat de po-
porul lui Dumnezeu, iesea in curte, sa sfinteasca pasca.
Atunci, marturisea bardul, , parintii mei, ca tot satul,



De la tristete la bucurie, de la moarte la viatd 81

de altfel, scoteau afard pasca si ouale rosii, ca rugaciunea
tdcutd la biserica din satul romanesc de pe celdlalt mal al
Prutului s-o sfinteasca si pe-a noastra”. Emotionant gest,
ascunzand in el durere, sugrumate lacrimi, aldturi de
nadejdea cd lucrarea Duhului Sfant n-o poate stavili
nici o granitd sau sarma ghimpata. Asadar, sa nu ne ui-
tam traditiile! Sa nu le implinim considerandu-le simple
cutume, ci ca pe niste randuieli bine gandite, sustinute
de viata liturgicd a Bisericii, ca sa putem gusta plenar din
mareata bucurie a Sfintelor Pasti.

Daci Invierea Domnului ne aduce atéta fericire, dar
de lumina si pace sfantd, cuvine-se ca pe acestea sa le
pastram tot anul, traindu-ne fiecare clipa a existentei
ca pe o zi de Pasti, cdci, in fond, Ortodoxia este religia
bucuriei din Ziua Invierii.

De ce carne de miel la masa pascala?

Cu cat ne apropiem de Sfintele Pasti, incepe o ade-
varata forfota prilejuita de pregatirile impamantenite
deja, printre care si procurarea mielului pentru masa
traditionald. In articolul de astizi incercim a lamuri,
pe cat se poate, aceastd dilema: consumul de miel la
Pasti este un obicei cerut de randuielile bisericesti ori
de cutume culinare, ndscute pe pamant romanesc sau
imprumutate de Inaintasii nostri?

Am auzit pareri diferite in acest sens: multi spun
cd a consuma carne de miel tine de o traditie straveche,
incd de pe vremea dacilor, recunoscuti crescatori de oi din
imemoriale timpuri. Desigur, ei nu faceau asocierea



82 MIRIDE SI MERINDE

intre miel si sarbatoarea pascald. Exista un vechi obicei
pastoral constand in tdierea unui miel atunci cand tur-
mele porneau in transhumanta. Se pare ca traditia con-
sumului carnii de miel la Pasti am imprumutat-o de la
evrei, caci, dupa cum bine se stie, la celebrarea pastelui
lor (ce aminteste de eliberarea poporului ales din robia
egipteand si trecerea lui prin Marea Rosie) se consuma
carne de miel, potrivit dispozitiilor date de Dumnezeu
lui Moise (les., cap. 12). Insa mielul sacrificat atunci 11
prefigura pe Insusi Mantuitorul Hristos.

La noi, la crestini, sarbatoarea pascald, avand cu
totul o alta semnificatie (trecerea Domnului lisus de la
moarte la viata), nu este conditionata de jertfirea si
consumul mielului. Ce-i drept, profetul Isaia, referindu-se
la jertfa lui Hristos, Il aseamana cu un miel: ,ca un Miel
nevinovat spre junghiere s-a adus”. Probabil ca respec-
tiva comparatie a creat un curent de reprezentare a Dom-
nului printr-un miel, indeosebi in Biserica Apuseana,
obicei condamnat de Sinodul II Trulan (691-692).

Revenind la cutuma evreilor de a consuma carne
de miel la sarbatoarea lor, probabil crestinii, inca din
primele momente ale existentei Bisericii lui Hristos,
provenind in primul rand din societatea iudaica, au ra-
mas fideli unor practici atat de proaspete in mintea lor,
inclusiv sacrificarea mielului pascal. Sesizand starea
de fapt, Sfantul Apostol Pavel le-a dat un sfat mantui-
tor, iar, prin ei, si noud, celor de astdzi: ,iata, Hristos,
Pastile nostru, S-a jertfit pentru noi; sa praznuim, deci,
nu cu aluatul cel vechi, nici cu aluatul rautatii si al vi-
clesugului, ci cu azimele curatiei si ale adevarului” (I Cor.
5, 7-8), insistand astfel nu pe formalismul sec al implinirii



De la tristete la bucurie, de la moarte la viatd 83

unor ritualuri, ci pe truda de a ne dezrobi de tot ceea ce
este patimas in noi, de a invia din moartea pacatului la
o existenta placuta Rascumpdratorului nostru.

Privind obiectiv in istorie, buclucasul obicei culi-
nar romanesc — de a consuma cu incdpatanare miel la
Pasti — se vede ca l-am preluat din traditia iudaica. Nu
doar de la primii evrei increstinati, ci si de la cei practicanti
ai cultului mozaic, care au facut cunostinta cu daco-ro-
manii ori chiar au locuit pe teritoriul tdrii noastre, Inca
din cele mai vechi timpuri, motivati de ocupatia lor de
bazd, negustoritul. Coabitand cu bastinasii, le-au im-
prumutat unele deprinderi din traditia lor. Mai tarziu,
in epoca medievala 1i gdsim consemnati in multe opisuri.
Bunaoard, domnul moldav Roman I Musat (1391-1394) a
emis un decret prin care acorda scutiri de la serviciul
militar tinerilor evrei, locuitori ai orasului Roman, cti-
torit de domn in schimbul unui impozit. Banuim ca
numarul lor era destul de mare, de vreme ce s-a intocmit
un hrisov domnesc in acest sens.

Ce-i drept, la sfarsitul Liturghierului se afld inserate
doud rugdciuni, care ne pot lamuri in rezolvarea dile-
mei noastre. Printr-un impresionant ritual, desfasurat
afara ori in pridvorul locasului de cult, slujitorul Dom-
nului binecuvanteaza frumoasele cosuri cu merinde
aduse la biserica de citre credinciosi in noaptea de In-
viere, prin rostirea celor doud rugaciuni amintite si prin
stropirea cu agheazma. Se arata astfel dorinta poporu-
lui ca tot ceea ce gusta de Pasti sa fie luminat de pre-
zenta Duhului Sfant. Prin cea dintai rugaciune se cere
ca Domnul sa binecuvanteze branza si ouale, iar prin
cealaltd, mancirurile cu carne. In continutul celei din



84 MIRIDE SI MERINDE

urma gasim scris: ,, Cautd, Doamne, lisuse Hristoase,
spre mancarurile acestea de carne si le sfinteste pre-
cum ai sfintit berbecul pe care Ti l-a adus credinciosul
Avraam, mielul pe care Til-a adus jertfa Abel si vitelul
cel gras care ai poruncit sa fie junghiat pentru fiul cel
ratdcit si apoi intors catre Tine. Si precum acela s-a in-
vrednicit a se Indulci de harul Tau, asa si pe noi ne in-
vredniceste sa luam cele sfintite si binecuvantate de Tine,
spre hrana noastrd, a tuturor...”. Desi se pomeneste de
berbec, de miel, nu se arata ca prin aceasta litanie se
sfinteste doar carnea de miel, ci toate ,mancarurile de
carne” (se intelege, comestibild). Ar putea fi de miel,
Vitel, curcan, porg, peste etc.

Vasdzica nu se dovedeste imperios necesar sa con-
sumam la Pasti carne de miel. Dar daca o facem, sa nu
credem cu obstinatie cd implinim invatatura Bisericii,
ci mai degraba o traditie. Respectand-o, sa ne straduim
in primul rand savarsim cele cerute de Biserica in mod
expres: ,sd ne curatim simtirile si, prin neapropiata lu-
min a Invierii, si vedem pe Hristos stralucind”. Asadar
inainte de a gusta din bucatele pregatite pentru sarba-
toare, sd ne impartasim intai cu Hristos, Mielul lui Dum-
nezeu, Care S-a jertfit pentru noi si a noastra mantuire.



III

NZN eV

Lumina din evangheliile duminicale

Zaheu vamesul, un curios mantuit

Imi amintesc de un cuvant spus de Einstein: ,Ma-
joritatea oamenilor se vor opri dupa ce au gasit prover-
bialul acin carul cu fan. Eu as continua sa caut, sa vad
daca nu mai sunt si alte ace”. Probabil ca de aceea stra-
lucitul om de stiintd a descoperit teoria relativitatii,
pentru cé l-a caracterizat curiozitatea. In genere, aceasta
notiune inca starneste controverse. Unii o inteleg ca pe
o modalitate de propasire a umanitatii, considerand
stiinta drept fructul ei. Ba au socotit-o chiar generatoare
de progres, pretinzand ca reprezinta fitilul din luma-
narea invatarii. Altii, dimpotriva, o trateaza ca pe un
pdcat, zicand cd ,,nu are morald; e poate cea mai imorald
dorinta a omului”. Dacd vedem in ea modul de perfec-
tionare, de dezvoltare a culturii, a civilizatiei, a societdtii
in general, este, cred, binevenita. O curiozitate mani-
festata in cunoasterea propriei persoane, cu scaderile
ori lipsurile inerente omului, in scopul de a le invinge
sau atenua, nu constituie ceva rau in sine. La fel, inte-
resul acordat naturii, fenomenelor ei, din dorinta de
progres, de adaptare, face din notiunea de curiozitate



86 MIRIDE SI MERINDE

un mod de supravietuire. Dar atunci cand prin aceasta
ne manifestdm, cu o sete nestavilita, impulsul de a afla
amdnunte insolite din existenta si preocuparile seme-
nilor nostri, cu precadere ale persoanelor publice, o
mai fi benefica? Dimpotriva, intr-o astfel de situatie ea
declanseazad reactii contradictorii: urd, repulsie, invidie,
barfa sau altele asemenea lor. Din curiozitate, unii au
descoperit America, iar altii au ascultat pe la usi, au unel-
tit, au santajat, au intrat cu picioarele in intimitatea
unui cuplu ori In viata unui popor. Cu ceva timp in urma
auzeam ca o televiziune de stiri a realizat un documentar
despre pustnicii Romaniei. Ce ganditi? O fi fost o initi-
ativd sincera de a prezenta frumusetile Ortodoxiei?
Tind sd cred cd nu. Mai degraba o reverberatie a curio-
zitdtii nascdtoare de rating.

Gandindu-ma la Zaheu din Evanghelia Duminicii
a XXXII-a dupa Rusalii, m-am intrebat: ce fel de curio-
zitate l-a stapanit de s-a urcat intr-un copac ca sa-L vada
pe Dumnezeu? In orice caz, nu una iscoditoare, izvorata
doar din dorinta de a-L privi pe Cel inconjurat de mul-
time. L-o fi cuprins invidia cd un Om, Care nu era bogat
ca el, starnea admiratia poporului? Nu! Cu siguranta
ca functionarul fiscal al acelor vremuri aspira la ceva
mai Inalt. Pe Zaheu l-a impulsionat o sfanta ravnire de
a-L cunoaste pe Hristos, Creatorul celor vazute si ne-
vazute. Unii magnati ai zilelor noastre, care cred ca banii
ofera totul omului, s-ar intreba, cuprinsi de indignare:
»~Avea de toate! Bogatie, pozitie sociala si cele ce de-
curg din ele. Ce-i trebuia sa-L mai caute pe Dumnezeu?”.
Sinu doar atat, ci l-ar dojeni aspru: ,,Vezi, intdlnirea cu
Hristos te-a facut insolvabil. Ai impadrtit averea, ai intors



Comunicare si cuminecare 87

datoriile la cei pe care i-ai delapidat, ce mai, ai ramas
sirac. Intalnirea cu Hristos te-a falimentat!”. La prima
vedere, rationamentul pare pragmatic.

Finantistii considera falimentul drept moartea unui
agent economic. Si, totusi, fdcand abstractie de enuntul
general valabil al acestui termen specific economiei ca-
pitaliste, putem sa afirmam ca exista si un alt fel de fa-
liment, ca al vamesului Zaheu. Dar, sa recunoastem,
este unul fericit! Zaheu si-a impartit averea, dar s-a im-
bogatit in Dumnezeu. Ce bine ne-ar prinde tuturor o
astfel de intalnire cu Mantuitorul Hristos! Totul depinde
de noi, de interesul nostru de a-L cunoaste pe Dumnezeu.

Curiozitatea lui Zaheu, transformata in oportuni-
tate de mantuire, le spune scepticilor, si nu numai, ca
avutiile, onorurile, slava lumii pamantene nu ne satisfac
nici pe departe setea dupa vesnicie. Zaheu trdia intr-o
aparenta fericire, caci nu-L avea pe izvorul fericirii, pe
Dumnezeu. Dar, din momentul in care L-a vazut si L-a
primit pe Hristos, Dumnezeu adevarat, sub acoperisul
casei sale si Indeosebi dupa ce Eli-a adresat nepieritoa-
rele cuvinte ,, Astazi s-a facut mantuire casei acesteia”,
curioasa gazda si-a dat seama ca nimic din bucuriile
lumii trecatoare nu valoreaza mai mult decat sa stai la
masd cu Bucuria, sa auzi din gura Dumnezeului tau
sentinta de invesnicire intru iubirea si fericirea Sfintei
Treimi.

Credeti cd Zaheu a devenit sdrac, insolvabil? Soco-
tesc ca nu! Au falimentat doar orgoliul din el, goana
dupa castiguri ilicite, setea de putere, neomenia. Gandesc
cd intalnirea cu Mantuitorul Hristos 1-o fi transformat
intr-un functionar cinstit, un apdrator al celor saraci,



88 MIRIDE SI MERINDE

un primitor de straini si, in fine, Intr-un candidat la ce-
restile locasuri.

Daca printre noi exista doritori de asa falimente,
atunci sa recurgem la , curiozitatea” lui Zaheu, sa ne ur-
cam pe 1naltimi duhovnicesti, ca intai sa-L zarim, apoi
sa-L poftim pe Hristos, vesnic pelerin la usa sufletelor
noastre, sa cineze impreuna cu noi in ,,camara cea di-
nauntru”. 53 urmam pilda vamesului evanghelic, falimen-
tand In noi tot ceea ce ne desparte de voia si iubirea
nesfarsitd ale lui Dumnezeu. Ce bogati vom ajunge
cand Preasfantul nostru Oaspete ne va spune si noua:
,,Astazi s-a facut mantuire casei acesteia!”.

Doi Fii risipitori

Cea de-a doua Duminicd a Triodului ne prilejuieste
reintalnirea cu unul dintre cele mai emotionante frag-
mente din dumnezeiasca Scripturd, Pilda intoarcerii Fiului
risipitor. Pdcat cd in randuiala noastra bisericeasca se
citeste aceasta pericopa evanghelica doar o data intr-un
an. Asta sa nu ne impiedice Insd ca, in tihna oddii noastre,
sa o recitim cat de des, deoarece respectivul fragment
este pentru toti foarte pretios. Pdrintii Bisericii ne in-
deamnad sd vedem 1n el paradigma propriei existente:
ori de cate ori pacdtuim, ne depdrtam de casa Tatalui,
de Dumnezeu, iar cand ne spovedim, imitam fericita
revenire a celui sardcit de averi care, prin smerenie si
pocdinta sincerd, a reintrat in bucuria Parintelui Ceresc.

Ce bine ar fi ca inainte de spovedanie sa ne rea-
mintim tulburatoarea Pildd a fiului risipitor, neuitand ca



Comunicare si cuminecare 89

tatal din Evanghelie Il reprezinta pe Insusi Dumnezeu,
fiul cel mic, pe fiecare dintre noi, iar averea ceruta de
neastampadratul odor intruchipeaza preafrumoasa zes-
tre a virtutilor daruite noua la Botez. Plecarea tanarului
in tara Indepartata inchipuie libertatea noastra risipi-
toare: aidoma personajului parabolei, nesocotind bogatia
primitd, ne-o irosim In petrecerea insinguratd, depar-
tata de casa Tatalui Ceresc, Sfanta Biserica. Daca stam
bine sa cugetdm, aproape involuntar ne solidarizadm
cu fiul mezin revenit acasd, dorindu-ne aceeasi primire
din partea Preamilostivului Parinte, dezavuand atitu-
dinea dusmanoasa a fratelui celui mare: desi aparent
virtuos, ascultator, prin invidie si neiertare s-a facut
mai risipitor decat cel plecat in lumea larga. Cade-se,
vasazicd, sd ne asemanam odraslei celei mici: desi pa-
catosi, sa nu uitdm ca, prin pocdinta sincera, Domnul ne
primeste in bratele Sale iubitoare.

Si, totusi, cum ramane cu fratele cel mare? Pare
,personajul” negativ al parabolei, cdci se dovedeste in-
capabil sa inteleaga bunatatea tatalui, iubirea pentru
cel nu de mult rdtacit, risipitor. Odrasla mare a stapanu-
lui casei, desi ascultator, devine nevolnic in a accepta
iertarea acordata de pdrinte fratelui sau: nu doar cd l-a
primit imbratisandu-l, ci 1-a reabilitat in demnitatea de
tiu, randuind ospat bogat in cinstea intoarcerii sale.

Celor care nu suntem singuri la pdrinti ne vine foarte
greu sa-1 intelegem pe vlastarul cel scrupulos din
Evanghelie, fiindca aldturi de fratii ori surorile noastre
am trdit momente unice in viata. Cei doi probabil nu s-au
avut ca fratii nici inaintea plecarii celui mic: ori cel mare
se va fi aratat invidios dintotdeauna, ori cel mic 1l va fi



90 MIRIDE SI MERINDE

sicanat mereu, determinandu-1 sa se bucure de absenta
lui. Oare sa fi gresit tatal, crescandu-i in neiubire si dez-
binare? Ultima varianta se exclude, din moment ce
acelasi tatd s-a dovedit capabil de o iubire si de o iertare
nepdmantene atunci cand mezinul sdrac, zdrentuit s-a
intors acasd, implorand mila parintelui sau.

Din pacate, fiul cel mare are si astdzi destui adepti
printre noi. Asa se explica de ce tribunalele mustesc de
procese intentate intre rude. Nu cunoastem noi frati si
surori care nu-si vorbesc cu anii? Se cearta din pricina
unui un petic de pdmant, pentru casa parinteasca, pen-
tru cAte si mai cate. Imi amintesc o astfel de situatie dra-
matica: o batrand, ninsa de vreme, dintr-un sat apropiat
chinoviei nemtene, ajunsa intr-o zi la schit, a cerut sa i
se faca niste litanii: ,, Parinte, citeste-mi o dezlegare, ca
uite, ma apropii de sfarsit si nu vorbesc cu fratele meu
de peste 20 de ani”. Vedeam pe chipul ei o tensiune,
revarsatd din interior: dorinta de impdacare si orgoliul i
se luptau in inimad de tot atatia ani de cand a hotarat sa
rupad legaturile cu ,cel de la deal”, cu fratele, care 1si
avea casa mai sus de cea a batranei. Observand ca se
fereste sa-i rosteasca pana si numele celui de-un sange
cu dansa, am intrebat-o: ,,Bunicd, dar de ce nu-i zici pe
nume?” Raspunsul a sunat cdtranit: ,Poate asa o sa-1
uit definitiv”. Am contrazis-o: ,N-o0 sa izbutesti: aveti
acelasi sange, v-a purtat in pantece si pe brate aceeasi
mama; v-a ocrotit, jertfindu-se pentru voi, acelasi tata”.

Revenind la fiul cel mare din pilda evanghelica, sa
remarcam ca-si merita, la randul lui, stigmatul de ,ri-
sipitor”. Daca fiul cel mic a cheltuit bani, el a risipit iu-
bire. Fratele sau plecat s-a purtat ca un desfranat si



Comunicare si cuminecare 91

nesocotit, dar el s-a dezvaluit plin de rautate, invidie,
incapabil sd iubeasca si sa ierte. Fratele cel mic, rein-
tors cu pocdintd, s-a vazut primit la masa bucuriei; fra-
tele cel mare, desi ascultator si sarguincios, din pricina
maniei si a rautatii, si-a risipit sansa de a participa la
ospatul mantuirii. De aceea zic: fratele cel mare s-a ardtat
mai risipitor.

Pilda Fiului risipitor in arta

Astdzi tot despre paradigmatica Pildd a fiului risipitor!
Parca abia ieri ne-a trecut prin fata ochilor mintii cu-
noscuta intalnire biblica si, iatd, coplesitoarea poveste
ne bate iarasi la usa sufletelor. Cu toate ca o auzim in
fiece an in pragul Postului Sfintelor Pasti, rdmane mereu
actuald, inepuizabild, aducatoare de bune nadejdi. Nu
cred ca exista cineva care sd nu stie istoria unei progeni-
turi rasfdtate ce si-a cerut partea de avere de la preabunul
sau tata, cheltuind-o departe de iubirea si grija paterne,
in timp ce fratele sdu mai mare a ramas ascultator si
supus in casa parintelui lor. Razvratitul si risipitorul
fiu, ajungand sarac, rusinat de cele savarsite, gaseste
totusi puterea sa priveasca in adancul sufletului, sa-si
recunoasca micimea si, cuprins de un profund regret,
cuteaza sa se Intoarca acasa, cerandu-i iertare tatalui.
In mod surprinzétor pentru unii — indeosebi pentru fe-
ciorul cel mare, neiesit vreodata de sub ascultare —, pa-
rintele il primeste neasteptat de bine: il imbratiseaza, il
iarta, reasezandu-1 in drepturile de fiu, pierdute prin
razvratire si viata promiscua. Literatura patristica abunda



92 MIRIDE SI MERINDE

in interpretari care se intrec sd evidentieze atat milostivi-
rea Tatdlui, indelunga sa asteptare, cat si curajul odraslei
ratacite, dar venite 1In sine.

Impresionanta se dovedeste inspiratia exercitata de
aceasta pericopa evanghelica asupra artelor. Bundoara,
multi iconari au surprins in culori si imagini anumite
aspecte din neuitata parabold. Unii imnografi au psalmodiat
tulburdtoarea poveste, zdmislind cantari memorabile,
precum cea intonatd la slujba intrarii in monahism, nu-
mitd sugestiv , Bratele parintesti”.

Ba si sculptori, pictori ori poeti renumiti au abor-
dat tema. insugi Brancusi, care spunea ca , artistul nu e
decat o smerita unealta in mainile lui Dumnezeu”, a
daltuit in lemn paradigmatica intoarcere a fiului risipitor,
intr-o originald conceptie, realizatd in 1914, dupa ce isi
revazuse rudele de la Hobita, de unde plecase in urma
cu 5 ani. Realizat din lemn de stejar, , Fiul risipitor” al lui
Brancusi std ingenuncheat, purtand o povara pe umeri.
P&catul I-a incovoiat catre teluric, nereusind sd mai vada
fata tatdlui. Greutatea de pe umeri poate fi a pacatelor
sale, dar si ,,povara” iubirii nemdrginite a pdrintelui sau,
care-] imbratiseaza fara a-1 intreba nimic stanjenitor.

Pictorul italian din secolul al XVI-lea Bernardino
Licinio, abordand aceeasi tema biblica, a realizat o
panza in ulei surprinzand bucuria cu care tatal 1si in-
tampina copilul intors, dar primit, dupa cum ne aratd
compozitia, intr-o curte nobiliard venetiana din prima
jumatate a secolului al XVI-lea; se sugereaza astfel ca
peste tot in aceasta lume existd un , Tatd” Care ne as-
teaptad sa ne impdrtdseasca bundtatile sale, neimputi-
nate prin ddruirea catre fiul cel mic a partii cuvenite de



Comunicare si cuminecare 93

avere, caci Preamilostivul Parinte este izvorul nesecat
al bucuriei, al bunastarii si al rabdarii.

Insé una dintre cele mai cunoscute picturi inspirate
de parabola fiului risipitor ramane, fara doar si poate, cea a
pictorului olandez Rembrandt, trditor in veacul al
XVII-lea, expusa astdzi intr-una din salile fastuoase ale
palatului Ermitaj din Sankt Petersburg, acolo unde l-am
admirat si eu cu putin timp in urma. Realizat la scard
normala, spre a spori forta de expresie a imaginii, ta-
bloul retine atentia privitorului prin multiple detalii.
Aflat la varsta senectutii si foarte bolnav pe cand lucra
la respectiva capodopera, renumitul pictor a dat aici
proba maturitatii sale artistice, evidentiind totodata si
profunda sa credinta in iubirea milostiva, iertdtoare a
lui Dumnezeu-Tatal, Care, cu o nesfarsita rabdare si
intelegere, asteaptd intoarcerea fiecaruia dintre noi cu
nesovaielnica pocaintd, dupa modelul celebrului per-
sonaj din Evanghelie.

De veti privi cu atentie chipul odraslei ingenun-
cheate in bratele atotmilostive ale tatalui, veti observa
cd fata i se vede doar pe jumatate, fiindca pdcatul des-
tigureaza fiinta omului, il mutileaza nu doar fizic, ci
indeosebi duhovniceste. Sfantul Maxim Marturisitorul
ne spune ca fata, chipul unui om, este icoana sufletului
sdu. Aici Rembrandt surprinde cel mai bine inspirata
concluzie a Sfantului Parinte. Da, fiul avea sufletul
schilodit de pdcat, iar fata, nedeslusita si ascunsa partial
in umbrd, infatiseaza tocmai ratacirea in care orbecaise
prin tara pacatului. Cat vedem din chipul ratacitului fiu,
observam o reculegere adanca: ochii inchisi, la pieptul
iubitorului pdrinte, exprima pacea, odihna regasite



94 MIRIDE SI MERINDE

acasd, la Tatal, caci, nu-i asa?, ne spune Domnul: , Veniti
la Mine toti cei osteniti si impovarati si Eu va voi odihni
pe voi” (Mt. 11, 28). Pacea intrezarita pe chipul fiului
este urmarea implinirii chemarii Cerescului Tatd, dar
si efectul marturisirii pacatului: , Tatd, am gresit la Cer
si Inaintea Ta”. Linistea intipdrita in trdsaturile sale i-o
daruieste primirea Tatalui: ca pe un fiu si nu ca pe un ar-
gat, cum ceruse el. Fiul constientizeaza diferenta dintre
fii, prieteni, argati si slugi; ajungi fiu prin botez, prieten
prin virtute, argat prin munca si sclav de teama.

Ne retine atentia Inca un amanunt: tatal se afla in-
conjurat de o dulce lumina: este lumina izvorata din
nesfarsita sa iubire, proiectata de pe chipul sau blajin si
atotintelegdtor cdtre umerii nimicitului fiu. Parca ne-
pdmanteana, ea invaluie tainic si dramatic personajele
tabloului, vrand a ne sugera ca toata dragostea si emotia
omeneascd nu pot reda suficient intensitatea coplesi-
toarei intalniri.

Ultimul detaliu al creatiei lui Rembrandt la care as
vrea sa ma opresc este coroana simbolurilor picturii, o
incununare a mesajului transmis de miscatoarea ima-
gine. Priviti mainile ce cuprind umerii istovitului fiu:
ele nu seamdna una cu cealalta, de parca l-ar imbratisa
douad personaje. Da, asta a si dorit sa sugereze autorul:
mana robusta, viguroasa apartine tatdlui, iar cealalta,
mai fina, delicata — mamei. Cine este mama fiului? Chiar
Biserica. Ea sufera la fel de intens ca si Cerescul Parinte
pentru fiecare fiu ratacit pe cardrile umbroase si in-
ghimpoase ale acestei vieti. Ea, Biserica, este mama fiului
si mama noastra, a tuturor, frati in Hristos, Domnul
nostru. Asa intelegem spusele Sfantului Ciprian de



Comunicare si cuminecare 95

Cartagina: ,Cine nu are Biserica drept mama nu-L are
nici pe Dumnezeu drept Tata si in afara Bisericii nu
existd mantuire”. Daca priviti atent, veti observa ca in
jurul mainii mamei se vede mai multd lumind, vrand
parca a spune ca lumina harului dumnezeiesc al Tatalui
Ceresc se revarsa peste noi in Bisericd (mana mamei)
prin Sfintele Taine.

Dincolo de culoare, de simbolism, meditand in fata
miscatoarei picturi, se cuvine sa ne amintim de cuvintele
Evangheliei despre intoarcerea fiului ratdcit si revenit
intru iubirea Tatdlui si, dea Domnul!, sa planuim cat
de repede a noastra intoarcere.

Duminica a I'V-a din Postul Mare

Evanghelia Duminicii a patra din Postul Mare, cea
a vindecarii unui copil lunatic (Mc., 9, 17-32), ne ofera
binecuvantatul prilej de a ne reaminti despre doua reali-
tati care pecetluiesc viata noastra pdmanteasca, desi
ele nu 1si au obarsia in Dumnezeu: boala si suferinta.
in’geleptul Solomon zice: ,,Dumnezeu n-a facut moar-
tea si nu Se bucura de pieirea celor vii” (Sol. 1, 13). La
fel, Sfantul Vasile cel Mare afirma ca ,,Dumnezeu, Care
a facut trupul, n-a facut si boala, tot astfel cum El, desi
a facut sufletul, n-a fdcut nicidecum si pacatul”. Cu toate
acestea, observam ca Mantuitorul Hristos a acordat o
atentie speciala celor loviti de boli sufletesti si trupesti,
savarsind de atatea ori Taina Sfantului Maslu, cobo-
rand mila si ajutorul Sau peste suferintele neputincio-
silor pe care i-a Intalnit sau care L-au cdutat cu neostoita



96 MIRIDE SI MERINDE

dorinta de a primi dezlegare suferintelor, asa cum am
aflat in Duminica a patra din Postul Paresimilor, cand
un tatd indurerat a venit la Mantuitorul cu fiul sau lunatic,
rugandu-L sa-1 izbaveasca. Desdvarsitul Taumaturg il
vindecd nu doar pe acest copil doborat de suferinta, ci
si pe nenumadrati alti bolnavi trupeste ori sufleteste in-
talniti pe cale, oferindu-ne pilda neindoielnica despre
intelesul crestin al vindecarii. Aplecandu-Se cu dragoste
asupra naturii umane cazute, supuse bolii si stricaciunii,
Domnul Hristos a pornit de la vindecarea trupului,
avand ca scop tdmdduirea sufletului, cazut din legdtura
cu Dumnezeu, nevolnic sd se ridice prin propriile sfor-
tari. In Sfintele Evanghelii gdsim o multime de oameni
suferinzi care isi plang boala si necazurile. Orbi, muti,
schiopi, posedati, stapaniti de patima iubirii de arginti,
nefericiti din cauza unor grave conjuratii ale vietii senti-
mentale, bolnavi de necredintd, precum si de o sumede-
nie de alte afectiuni fizice ori sufletesti, au fost tdamaduiti
de Marele Taumaturg.

Dumnezeiestile Scripturi ni-L infdtiseaza pe Hristos
ca pe un medic iscusit, stand de vorba cu bolnavii, man-
gaindu-le suferintele, consultandu-i si vindecandu-i.
De exemplu, din cuprinsul evangheliarelor aflam cd o
fericita beneficiara a milei nesfarsite a Mantuitorului
nostru a fost soacra Sfantului Petru, care, dupd tama-
duire, ,,s-a sculat si slujea Lui” (Mt. 8, 15). O alta feme-
ie, de data aceasta garbova, s-a bucurat de mila
Cerescului Doctor Care Si-a pus mainile asupra ei si ea
indatd s-a indreptat si sldvea pe Dumnezeu (Lc. 13,
13). La fel au procedat atat orbul din Ierihon — dupa ce
Domnul i-a dat vederea, a inceput a slavi pe Dumne-



Comunicare si cuminecare 97

zeu (Lc. 19, 43) —, cat si cel izbavit de demon (Mc. 5, 20)
sau fiul lunatic deja amintit (Mc. 9, 17-32).

Invatam din aceste pilde evanghelice ca o imediata
si directa consecintd a vindecdrii trebuie sa fie slavirea
lui Dumnezeu. De altfel, insasi Taina Sfantului Maslu
aminteste des despre sldvirea lui Dumnezeu din par-
tea bolnavului: ,,daruieste timaduire ca sa Te prosla-
veascd pe Tine cu dragoste, marind stdpanirea Ta...”,
,daruieste-i lui tdmdaduire sufletului si trupului, ca sa
mareascd puterea Ta cea dumnezeiasca...”, ,,sa Te pro-
slaveasca pe Tine cu dragoste, marind stapanirea
Ta...”, ,ridica-i ca sa-Ti cante Tie si sa Te mareasca ne-
incetat...”, ,, ddruieste-l pe dansul intreg si sanatos Bi-
sericii Tale, binepldcandu-Ti Tie si facand voia Ta...”,
ridicandu-1 cu mana Ta cea tare, sa-Ti slujeasca Tie cu
toatda multumirea”. Sunt cateva exemple alese din tex-
tele rugaciunilor Sfintei Taine a Maslului, precum si
din canonul slujbei.

In timpul Sfantului Post al Pastilor, in numeroase
biserici se sdvarseste Stanta Taind a Maslului, indrep-
tatit prilej de a poposi mai staruitor asupra tainei iubi-
rii lui Dumnezeu, vindecdtoare, pentru constientizarea
tuturor despre folosul rugdciunilor, care trebuie sa de-
vina respiratia celor bolnavi, dar si a celor ce voiesc sa
nu se imbolndveasca. Adaugam la binevenitele invata-
minte si pe aceasta desprinsa, dupa cum am vazut, din
Sfintele Evanghelii: ,slavirea lui Dumnezeu dupa ce
ne-am Impadrtdsit din nesfarsita Sa mila”.

In clipe grele, cand simtim apasator piatra de pe
usa sufletului nostru, alergam la Biserica, poate ca la un
ultim sprijin. ingenunchem in fata icoanei Mantuitorului



98 MIRIDE SI MERINDE

sau a Preabunei Sale Maici, marturisindu-ne durerile
trupesti si sufletesti, idealurile frante, clipele tulburi ale
fragilei noastre existente. De multe ori, preocupati sa
nu omitem ceva din lista dorintelor pe care le-am vrea
implinite, uitdm sa impdrtasim Cerescului Parinte si
bucuriile, vindecarile, reusitele vietii noastre, multu-
mindu-I pentru indurare. Participdm la Sfantul Maslu cu
nddejde de mai bine, cu necurmata dorinta de a ne re-
cdpdta sanatatea sufletului sau a trupului. Dar oare, dupa
ce am primit darul ceresc, mai avem timp sa-L sldvim
pe Dumnezeu, sa-I multumim, sa-I slujim Lui, dupa
cum ne invatd paginile Cartii Sfinte? Sd ne amintim de
dojana Domnului Hristos facutd celor noua leprosi ta-
maduiti care au uitat sa se Intoarca si sa dea slava lui
Dumnezeu si sa nu ne asemanam lor.

Multumindu-I Preamilostivului Parinte pentru bi-
nefacerile Sale aratate si nearatate ce ni le-a daruit, sa
retinem faptul cd vindecarea trupeasca nu reprezinta
ultimul obiectiv al vietii. Cand trupul nu mai poate fi
lecuit, sa salvdm macar sufletul. Boala cea mai profunda
a sufletului o constituie pdcatul, despdrtirea de Dum-
nezeu. Pacatul inseamna caderea din comuniunea cu
Dumnezeu, iar vindecarile sunt semnul prezentei Im-
paratiei lui Dumnezeu in lume, germenele vindecarii
de pdcat. Credinta in tdmaduirea daruita de Dumnezeu
vizeaza mantuirea, lucrand aici, in sanatate si boala,
pentru Vesnicie.



Comunicare si cuminecare 99

Dorul dupa Dumnezeu
si intensitatea pocdintei

Duminica a cincea din Postul Mare, numita a Mariei
Egipteanca, readuce in discutie o tema foarte impor-
tantd: pocdinta. Pilda de trdire a Cuvioasei Maria din
pustiul Egiptului ne intdreste credinta cd Dumnezeu
poate ierta orice pacat, cd drumul de intoarcere se afla
la indemana tuturor, daca vom recurge la adevarata
pocainta, precum Sfanta proslavita in chip deosebit in
penultima duminicd a Paresimilor. De aceea, s-ar cu-
veni sa vorbim despre rolul pocdintei in existenta noas-
trd. Fiecare dintre noi a experimentat gustul amar al
departdrii de Dumnezeu, fiindca orice pacat savarsit,
orice gand necurat ne despart de Izvorul sfinteniei si al
bucuriei. Dar prin cdinta suntem cu totii chemati sa ne
bucuram de mila si iertarea Preamilostivului Pdrinte.
Pacdtuind, devenim vrednici de plans, fii ai intuneri-
cului, ai diavolului. Pocaindu-ne, pregustam bucuria
partasiei cu iubirea si lumina Tmpéré’giei Cerurilor; rede-
venim fii ai lui Dumnezeu si casnicii Lui; din osanditi
la moartea vesnics, la iad, ajungem mostenitori ai feri-
cirii nesfarsite. Vasdzica, un prim efect al indreptarii il
reprezintd iertarea pacatelor, dobandirea harului mi-
lostivirii Cerescului Tata.

Sfintii Parinti evidentiaza incd o consecinta a mantu-
itoarei stiri: inima noud si duhul nou. Insusi Dumnezeu
ne porunceste: ,Lepadati de la voi toate pacatele voas-
tre cu care ati gresit si va faceti o inima noua si un duh
nou” (Iz. 18, 31). La aceasta se refera Sftantul Apostol
Pavel cand ne indeamna: , innoiti-va in duhul mintii



100 MIRIDE SI MERINDE

voastre si imbracati-va in omul cel nou care a fost zidit
dupa Dumnezeu” (Ef., 4, 24). Intelegem deci ci intoar-
cerea noastrd nu constd numai in ldsarea pdcatelor, ci
si in debutul unei vieti innoite, al unui urcus nu doar
exterior — prin departarea de rele —, ci si al unuia interior —
lupta cu gandurile, intentiile si pornirile patimase.

Un alt aspect tinand de pocdintd se referd la timpul
dedicat ei. Invitiatura Bisericii ne indeamni la buna
chivernisire a existentei pamantene, caci dincolo ne
vom infitisa la Judecata Infricositoare; aici este vremea
trudei, acolo, a odihnei, aici, a suferintei, acolo, a ras-
platirii. Daca cineva s-ar intreba de ce Hristos ne porun-
ceste sa ne pocdim in aceastd lume, raspunsul ni-1 ofera
Sfantul Ioan Gura de Aur: ,,Ne ameninta cu muncile ia-
dului, aici, in viata pamanteasca, nu ca sa ne arunce in
iad, ci ca sa ne scape de el dincolo. Dacd ar fi vrut sd ne
pedepseasca, nu ne-ar fi atentionat mai inainte. Ne
amenintd cu pedeapsa, ca sa scdpam de pedeapsa. Ne
infricoseaza cu cuvantul ca sa nu ne pedepseasca cu
fapta”. Cat despre durata pocdintei, se pare ca Domnul
nu 0 masoard In unitati de timp, ci in intensitate. Tal-
harul de pe cruce a castigat raiul doar prin arhicunos-
cuta cerere: ,Pomeneste-ma, Doamne, cand vei veni in
imparatia Ta” (Lc. 23, 42). Raspunsul il stim, ne umple
inima de bucurie si necurmata nadejde: ,Adevarul
graiesc tie, astazi vei fi cu Mine in Rai” (Lc. 23, 43).

Stantul Efrem Sirul, cugetand la acestea, a spus: ,,Po-
cdinta este un doctor bun, care aduce mangaiere si
odihna. Darul Pocdintei alind sufletul si povatuieste
spre mantuire. Pocdinta mangaie ca o mama si spald
sufletul ca o apa curdtitoare”. Dupa parintii filocalici, ea



Comunicare si cuminecare 101

se face prin lacrimi, rugaciune si, indeosebi, prin Taina
Spovedaniei. Ea omoara pacatul si inviaza sufletul, in-
tunericul 1l preschimba in lumind, spala ochii duhovni-
cesti, stdpaneste peste firea cea neputincioasd, infraneaza
patimile. Pacatul salasluit in trup domina mintea si inima
ca un tiran, imbolnavindu-le. Ortodoxia nu recunoaste
alta modalitate de insdndtosire din boala produsa de
pdcat decat prin cainta si marturisirea la scaunul Sfintei
Taine a Spovedaniei; doar asa se deschide calea spre
leacul nemuririi: Sfanta Impartasanie. Orice credincios,
catd vreme 1si ascunde vinovatiile in adancul sau, este
stapanit de nelinisti, chinuri, de o greutate permanenta,
apdsatoare. De aceea, parintele Dumitru Staniloae con-
sidera pocainta ideea centrald a crestinismului, in jurul
ei gravitand toate evenimentele mantuitoare.

Prin cdintd, omul isi face o analiza interioard, ajun-
gand la o cunoastere de sine si, indiferent de rezultat,
el nu va dezndddjdui de izbavire, caci harul divin pri-
mit in Taina Marturisirii 1i este salvator. Despartita in-
sd de spovedanie, pocainta poate cauza fiintei umane
mari dificultati, mergand chiar pana la stari depresive,
reprobabile: nu simpla recunoastere a pacatului si de-
nuntarea lui se arata benefice, ci gasirea mijloacelor de
infrangere a raului. Exemplul lui Iuda graieste limpede
in acest sens: apostolul s-a cait ca a vandut sange nevino-
vat, dar, nespovedindu-se, a sfarsit prin suicid. Spoveda-
nia reprezintd, asadar, cununa pocdintei si constituie
doar o parte din ea. Nu fiecare pocdintd implicd spove-
dania, Insd, fara mdrturisire, pocdinta nu ne va dezrobi
de pdcat; cel mult, ne pricinuieste un sentiment de au-
toinvinovatire. Iscusitii duhovnici ne indeamna sa ne



102 MIRIDE SI MERINDE

descoperim propriile greseli, sa le numim, sd le intelegem
raddacinile, sa ne caim de relele facute si sa ne eliberam de
ele cu ajutorul lui Dumnezeu, prin Taina Spovedaniei.

Asadar pocainta nu se rezuma la o cainta in stil pro-
testant, ca sentiment pur lduntric, anuland preocuparea
omului de a nu mai pacatui si stradania lui de indreptare.
Desi pocdinta inseamna lacrimi, post, infranare, ruga-
ciune, spovedanie, ea trebuie sa depaseascd mahnirea
abstracta din pricina pacatelor savarsite, manifestandu-se
prin acte exterioare obiective, Innoind astfel cu adevdrat
viata penitentului. Nimeni, niciodata, nu va putea pre-
tinde ca s-a cait suficient. Pocainta nu se termina nici-
cand, deoarece prin ea bunul crestin se cade sa evolueze
necontenit.

Concluzionand, pocdinta cuprinde in sine intreaga
lucrare de desdvarsire a vietii credinciosului. De la sta-
rea de ,,cadere” — urmare fireasca a pacatelor comise —
prin lucrarea pocdintei, omul se va intoarce pe calea bi-
nelui, stapanit de un nestins dor dupa Dumnezeu.

Singuratatea, intre naufragiu si virtute

Duminica a IV-a dupd Pasti ne prilejuieste reintal-
nirea cu una din cele mai emotionante pericope evan-
ghelice, numitd sugestiv , vindecarea slabanogului de la
Vitezda”. Afldm din cuprinsul ei cd Hristos, desavarsi-
tul Taumaturg, vindeca un om paralitic care astepta de
38 de ani langa scaldatoarea Vitezda, sperand ca, poa-
te-poate, cineva se va milostivi si-l va ajuta sa ajunga in
apa devenitd tdmaduitoare, dupa ce ingerul Domnului,
din cand in cand, o tulbura, coborandu-se in bazin. Mi-



Comunicare si cuminecare 103

nunea se savarsea doar cu primul cufundat in apa. Ne
spune Evanghelia Duminicii ca acolo nu se gasea doar
el, ci o sumedenie de alti bolnavi, care se ingramadeau
sa intre primii, ca sa ia vindecare. Personajul Evangheliei
tiind singur, rdmanea intotdeauna la urma. Ceilalti, il
vor fi consolat: ,,Lasa, va veni si randul tau!”. In dorinta
acerba de a se tamadui, suferinzii din preajma lui sau
rudele lor il ignorau, aruncandu-1 intr-o dureroasad izo-
lare. Sa remarcam, totusi, cd el nu a deznadajduit. Desi
uitat de toti, personajul minunatei intamplari nu a con-
tenit sd lupte, sa creada, sa naddjduiasca. Nu i-a ramas
zadarnici asteptarea! La capatul ei s-a intalnit cu Insusi
Hristos Dumnezeu. Dialogul infiripat acolo, pe malul
scaldatorii Vitezda, intre Bunul Mantuitor si acel vete-
ran al rabdarii se dovedeste de-a dreptul impresionant:
,lisus, vazandu-1 pe acesta zdcand si stiind ca este asa
inca de multa vreme, i-a zis: Voiesti sa te faci sanatos?
Bolnavul I-a raspuns: Doamne, nu am om, care sa ma
arunce in scalddtoare, cand se tulbura apa; ca, pana
cand vin eu, altul se coboara inaintea mea. lisus i-a zis:
Scoala-te, ia-ti patul tau si umbla” (In. 5, 6-8). Ne retine
atentia faptul cd insinguratul paralitic nu I-a spus Dom-
nului iIn mod direct: ,Da, Doamne, vreau sa ma tama-
duiesc”, ci: ,Doamne, nu am om sd ma ajute sd ajung in
apa”. Nu atat suferinta fizica il chinuia, cat indeosebi
cea sufleteasca, pricinuita de singuratate. Da, ea, sin-
gurdtatea, a iscat de-a lungul timpului numeroase con-
troverse: unii o considerd o cale spre dobandirea virtutilor,
iar altii, o suferinta.

Dar reprezintd, oare, singurdtatea o afectiune, o
anomalie a comportamentului uman? Parerile se arata



104 MIRIDE SI MERINDE

impadrtite: Seneca, bundoara, socotea ca ,singuratatea
este pentru spirit ceea ce hrana este pentru corp”, in
vreme ce un ganditor contemporan afirma cd singura-
tatea este cea mai cruntd sardcie. Sfantul Nicolae Veli-
mirovici spune cd ,nu trebuie sa ne temem atunci cand
suntem lipsiti de oameni, cdci nu suntem singuri. Singur
este cel care nu stie de Dumnezeu, chiar de i-ar fi toti
oamenii prieteni. Unul ca acesta si intr-o tovardsie cat
se poate de numeroasa va spune, cum spun si acum unii:
«Ma plictisesc! Nu stiu ce sd mai fac. Toate ma plictisesc
cumplit». Acestea sunt suflete goale de Dumnezeu, ce-
nusa fard foc”.

Toate opiniile anterioare ne indeamna sd ne intre-
bam stdruitor: de ce singurdtate? Ce rol joaca ea In viata
noastra? Cel Atotputernic l-a creat pe om spre a fi o fi-
intd sociald, ferita de izolare; Sfanta Scriptura glasuieste:
91 a zis Dumnezeu: Nu este bine sa fie omul singur pe
pamant, sa-i facem ajutor pe potriva lui” (Fc. 2, 18). Nu
vi se pare interesant cd, incd din primele momente ale
existentei omului, Creatorul sau S-a si gandit la efectele
singuratatii asupra lui, protejandu-1 de ea?

Desi trdim astdzi intr-o societate in care se pare ca
putem intra usor In comuniune cu semenii nostri, prin
intermediul a diferite mijloace si metode, totusi tot mai
multi dintre noi se plang de singuratate. De ce? Pentru
ca nu multitudinea prietenilor virtuali ne vindeca de
aceasta boala a lumii contemporane, nu numarul, uneori
impresionant, de contacte telefonice din aglomeratele
agende ale smartphonurilor noastre ne scapa de ea.
Importantd ramane calitatea prietenilor si a interactiuni-
lor initiate cu ei. Dintr-o asemenea perspectiva, intelegem



Comunicare si cuminecare 105

cd singurdatatea nu se referd doar la izolarea fizica de alti
oameni. Unii se simt singuri, desi au alaturi familia, co-
legii, vecinii. Altii trdiesc in aglomerari urbane de milioane
de insi, dar resimt acut fiorul insingurarii. Exista insd o
treia categorie de oameni, care-si asuma singuratatea,
o imbrdtiseazad, ca prin ea sd ajunga mai repede in comu-
niune cu Dumnezeu. Ce paradox! Unii 1si doresc sd
traiascd In solitudine, altii sufera cumplit din cauza ei.
Psihologii au delimitat clar cele doud ipostaze ale con-
troversatului fenomen: despre singuratate vorbim
atunci cand tu te simti nefericit pentru ca esti singur, iar
despre solitudine, dacd iubesti starea de a fi singur.

Ingrijoritoare mi se pare suferinta celor ce triiesc
inconjurati de o mare de semeni, dar au impresia ca nu
apartin cuiva, cd nu-i iubeste nimeni, cd viata ori proble-
mele lor nu-i intereseaza pe ceilalti, simtindu-se ex-
clusi social. Uneori, probabil, si pe noi ne-au incercat
astfel de simtaminte contradictorii. Unele cercetdri au
ajuns la concluzia ca starea de singuratate are urmari
nu doar asupra sufletului uman, ci si asupra trupului:
studiile au aratat ca ariile cerebrale responsabile cu ex-
cluderea sociald sunt tocmai cele care proceseaza durerea.
Asa cred cd s-ar putea explica unele expresii din popor,
atat de des auzite: ,mi-a frant inima” sau ,,ma doare
sufletul”.

Aminteam si de o singurdtate asumatd. Avem in
calendarul nostru nenumarati sfinti, ,, prieteni” ai sin-
guratatii. Pustnicii, cdci la ei ma refer, iubeau singura-
tatea, dar nu din pricina egoismului sau a incapacitatii
de a socializa, ci fiindcd respectiva stare 1i ajuta sa intre
mai usor In comuniune cu Dumnezeu, facandu-se utili



106 MIRIDE SI MERINDE

societatii prin rugdciunile necontenite inaltate spre cer.
Dar si ei, din cand in cand, cercetau chinoviile, simtind
nevoia comuniunii. Paradigmatica in acest sens ne
apare viata Sfantului Antonie cel Mare, insa de-a dreptul
impresionantd este cea a Sfantului Onufrie Egipteanul,
pomenit la 12 iunie: a pustnicit 60 de ani fara a vedea
fata vreunui om, dar permanent se ruga pentru neca-
zurile si ispitele semenilor din lume.

Carevasizicd, omul in singuritate Il descopera mai
lesne pe Dumnezeu, daca se roagd. De aceea, Parintele
Cleopa de la Sihdstria zicea adesea: , este cu neputinta
ca omul sa lucreze la desavarsirea lui daca nu iubeste
insingurarea”. Asa intelegem spusele marelui teolog
roman, parintele Dumitru Staniloae: , O viata indivi-
duald este oarba si atee. Am pierdut umanitatea pentru
ca am devenit solitari”. Singurdtatea fara Dumnezeu
se transforma intr-un adevdrat naufragiu personal, dar una
petrecuta cu si in Hristos ne imprieteneste cu Dumnezeu.

Omul, intre grijile vietii cotidiene si dorul
dupa Cer

Este vara! Lumina orbitoare a soarelui strabate
vdzduhul, iar noi simtim tot mai des sageti ca de foc
aruncate cu nemiluita din soarele incandescent catre
plapandele vietdti pamantene. Lanurile de grau, prajite
intr-un galben auriu, dau veste gospodarilor ca a sosit
vremea secerisului. Deasupra fanetelor linistite pluteste
un freamat domol, uscat, tulburat din cand in cand de
multimea cosasilor, maruntul neam de lacuste pandite



Comunicare si cuminecare 107

de flamandele inaripate iesite si ele sd-si ostoiasca foa-
mea. Crangurile, sipotele de la marginea drumurilor ori
potecilor, devenite in aceste zile adevarate raiuri pa-
mantene, ne duc cu gandul la Izvorul cel fara de moarte,
Hristos Dumnezeu, din Care suntem chemati s gustam
la fiecare Sfanta Liturghie precum cerbii din psalmii
davidici, din izvoarele cele mult dorite.

Neostenite vreodatd, clopotele sfintelor noastre bi-
serici bat prelung in diminetile duminicilor si sarbato-
rilor, raspandind duioasa chemare la ospdtul mantuirii,
unde ne intalnim iarisi cu neobositul Invatitor, Care
ne sadeste in suflete, cu nesfarsita dragoste, cuvintele
Evangheliei Sale. Pericopa din cadrul Dumnezeiestii
Liturghii, , Despre grijile vietii”, din Duminica a III-a
dupa Rusalii, a fost randuita, poate nu intamplator, in
perioada secerisului, cand crinii campului imbraca na-
tura intr-o gingasa taina, iar pdsarile cerului, neobosite,
isi culeg hrana, bucurandu-se de ocrotirea Creatorului lor.

Cuvintele Mantuitorului Hristos ne-au prilejuit un
moment de introspectie, intrebandu-ne: cum o fi oare sa
traiesti fara griji? Exista oameni lipsiti de preocupari,
ganduri de viitor, proiecte, nazuinte? Sigur ca acestea
sunt planuri, griji ce tin de materie. Le avem cu totii.
Uneori, ne tulbura zilele, dand navala peste fiinta
noastra. Dar cu grijile spirituale cum ramane? Ne mai
gasim timp pentru ele? Ne gandim noi: ,,0are ce mai
trebuie sa fac spre a implini cuvantul Evangheliei”? La
prima vedere, am crede ca mesajul evanghelic despre
grijile vietii este unul lesne de inteles: nu trebuie sa ne
preocupdm prea tare de cele trebuincioase existentei,
caci Dumnezeu Se va milostivi de om — cununa Creatiei



108 MIRIDE SI MERINDE

Sale — cu atat mai mult cu cat ocroteste florile campului
sau pasdrile cerului. Pare un indemn la visare, la o viata
petrecutd intr-o manierd romanticd, fara griji, fard stre-
sul locului de munca, al painii agonisite pentru bunas-
tarea familiei: totul va fi bine, noi sa o ducem tot intr-o
necurmata reverie. Dar, de-o fi chiar asa, oare nu-1 vor
ndpadi pe om alte griji? Ma tem ca da! Cum sa arate
mai mandru, mai trufas, mai impodobit, cum sa-si satis-
faca mai abitir pldcerile?

Carevasdzica, problema nu este usoara: daca re-
nuntam la cele sufletesti, suntem acuzati ca ne-am redus
viata la aspectul ei material, iar de vom nesocoti preo-
cuparile zilnice, dedicAndu-ne exclusiv ciutirii Impa-
ratiei lui Dumnezeu, atunci, fara doar si poate, vom fi
catalogati drept fanatici, iresponsabili, lipsiti de ras-
punderi socioprofesionale. In asemenea conditii, care
ar fi solutia?

S& muncim, cdutand deopotriva Imparatia. S3 ro-
botim nu doar pentru bundstarea materiald, ci ca s-o
dobandim si pe cea spirituala. Sa nu ducem grijd, in sen-
sul cd, implinindu-ne chemarea, sa nu dezndddjduim de
mila Cerescului Parinte. Sa nu trdim in panicd, in dis-
perarea de a atinge siguranta zilei de , maine”, atat timp
cat ,astdzi” am fost cumpatati, ne-am rugat, am trudit,
castigandu-ne existenta prin munca cinstita. Preocu-
parea pentru hrana si tinuta vestimentara nu trebuie
sd vestejeascd viata noastrd spirituala printr-o orientare
obsesiva catre bunurile materiale, ci sd purtam grijad
mai intai de sufletul cel nemuritor, adicd sa ne ingrijim
de relatia noastra cu Parintele Ceresc, Care trebuie sa
faca parte, nemijlocit, din viata noastra, din viitorul ei.



Comunicare si cuminecare 109

Insusi Hristos ne spune: ,,cine pune méana pe plug si se
uitd Inapoi nu este vrednic de Mine” (Lc. 9, 62). Se pare ca
Domnul nu-i iubeste pe cei ezitanti, nehotdrati, pe cei
ce se eschiveaza de la a-si croi viata pe un drum sigur,
chiar daca, de multe ori, acesta devine anevoios. Sa ne
amintim de spusele Sfantului loan Botezatorul: , iatd
securea la rddacina pomului zace si tot pomul care nu
face roada se taie si-n foc se arunca” (Lc. 3, 9). Oare
cum arata pomul vietii noastre, are ceva in el? Am agoni-
sit vreo roada duhovniceasca? Fara acestea, mai ales,
securea pierzdrii va curma tot ce nu se ridica la demni-
tatea si maretia chemarii dumnezeiesti.

Asadar, care ar fi solutia? Sa castigdm exclusiv cele
materiale nu este bine. Sa lasam toate in grija Domnului,
purtandu-ne iresponsabil, iardsi am gresi. Dar daca
am Incerca sa agonisim, concomitent, bunuri spirituale
si materiale? Sa trudim in fiecare clipa nu doar pentru
painea de maine, ci indeosebi ca sa cadutam si sa gasim
Painea Cereascd. Sa ne rugdm nu numai la plecarea ge-
nunchilor, seara sau dimineata, in fata icoanei, ci si cand
muncim, sa ne ostenim cu gandul la Dumnezeu, adunand
nu doar provizii trupului, ci si hrana sufletului. Sa fim
dependenti de Painea cea Vie, de Cuvantul lui Dum-
nezeu, devotati rugdciunii, cdutand sensurile ultime
ale existentei noastre pamantene.

Dintr-o astfel de perspectiva, fragmentul scriptu-
ristic la care facem referire ne indeamna sd cautdm pe
Dumnezeu, Cel Ce tainic locuieste in fiinta noastra, sa
ne regasim pe noi si oranduielile noastre firesti. Numai
gasindu-L pe Domnul in resorturile cele mai intime ale
fiintei noastre ne vom descoperi sensurile unei vietuiri



110 MIRIDE SI MERINDE

autentic crestinesti. Probabil la aceasta se referea fericitul
Augustin, afirmand: , facutu-ne-ai cautdtori spre Tine,
Doamne, si nelinistitd este inima mea pana ce-si va afla
odihna intru Tine”.

Sa revenim, asadar, in matca fireascd a unei vietuiri
echilibrate, In care sa primeze grija pentru mantuire
inaintea celor privitoare la traiul nostru pamantesc supus
timpurilor si sfarsitului. Asa, lucrand la mantuire, nu
ne va preocupa obsesiv si exclusiv materia, ci ne vom
lasa cuprinsi de dorul dupa Cer, intensificand dorinta
de a gasi Imparitia. Vom constata cu placutd surprin-
dere cd nu este prea departe, ci chiar mult mai aproape
decat am fi banuit vreodatd. Dupa nemincinoasele cu-
vinte ale Domnului, se afla chiar in noi (Lc. 17, 21), caci,
atata vreme cat traim In comuniune cu Dumnezeu, cu
sfintii Lui, dar si cu cei ce implinesc in viata lor voia lui
Dumnezeu, deja pregustam din Imparatie.

Pilda lucratorilor rai

Sfanta Evanghelie din Duminica a XIII-a dupa Ru-
salii este pentru crestinii dreptmaritori, dar mai cu seama
pentru noi, romanii, care asociem toamna cu truda de
a strange roadele campului, implicit pe cel al vitei-de-vie,
o lumina duhovniceasca menitd sa ne recapituleze sin-
tetic etapele istoriei umanitdtii, in general, iar, in mod
special, pe cele ale poporului evreu, in mijlocul caruia
Fiul lui Dumnezeu S-a facut om si a lucrat, chemand la
mantuire nu doar neamul Sdu, ci intreaga lume.

Parabola rostita de Mantuitorul lisus Hristos — un
fragment din Sfanta Evanghelie de la Matei (21, 33-44) -



Comunicare si cuminecare 111

este cunoscuta drept Pilda lucrdtorilor rdi. Textul peri-
copei evanghelice prezinta in mod simbolic toata Legea
Vechiului Testament printr-o lucrare a unui stapan care
planteaza o vie, o imprejmuieste cu gard, o inzestreaza
cu un teasc si cu un turn de straja si de aparare, apoi o
incredinteaza lucratorilor. Tmplinindu-@i planul, el
merge undeva departe, neuitand ca la vremea roadelor,
a toamnei romanesti, am putea spune, sa-i trimita la vie
pe slujitorii sai, mandatati sa preia partea lui de roada.
Aflam din cuprinsul Evangheliei cd lucrdtorii nu s-au
aratat doar nerecunoscatori, refuzand sa dea cele cuve-
nite stapanului, ci s-au dovedit si violenti, caci, ,punand
mana pe slugi, pe una au batut-o, pe alta au omorat-o,
iar pe alta au ucis-o cu pietre” (Mt. 21, 35). Stapanul,
consecvent, cu un puternic simt al proprietatii si al
dreptatii, trimite din nou pe alti slujitori care au sfarsit
ca si cei dintai. Perseverent, sdditorul viei trimite la
razvratitii muncitori pe Insusi fiul sau. Din pacate insa,
ei actioneaza cu aceeasi brutalitate si lipsa de discerna-
mant, fiindcd, vazandu-1 pe fiu, zic intre ei: ,, Acesta este
mostenitorul; veniti sa-l omoram si sa avem noi moste-
nirea lui. $i, punand mana pe el, I-au scos afard din vie
si l-au ucis” (Mt. 21, 38-39). Dup4d aceasta, Mantuitorul
Hristos adreseaza o fireasca intrebare auditorilor: ,Cand
va veni stdpanul viei, ce va face acelor lucrdtori? I-au
raspuns: ,Pe acesti rdi, cu rdu ii va pierde, iar via o va da
altor lucratori, care vor da roadele la timpul lor” (Mt.
21, 40-41).

Memorabila parabola! Numai Cuvantul lui Dumne-
zeu, Logosul intrupat, ar fi putut concentra intreaga
existentd a lumii Intr-o pilda atat de usor de retinut,



112 MIRIDE SI MERINDE

regasitd, ce-i drept, intr-o forma partial diferita, si in
Vechiul Testament (Is. 5, 1-7). In lumina invataturii
Sfintilor Parinti, vom Incerca sa descoperim noianul de
sensuri cuprinse in textul evanghelic.

Se intelege lesne cd stapanul este Dumnezeu, via
saditd intruchipeaza lumea veche, gardul imprejmui-
tor reprezinta Legea data prin Moise si profeti spre a-i
pazi pe iudei ca sa nu se amestece cu popoarele pagane.
Teascul, spun Sfintii Pdrinti, constituie jertfelnicul, iar
turnul era Templul din Ierusalim, ce veghea ca poporul
ales sd nu se lase ispitit de credinte strdine. Lucratorii
viei 1i simbolizeaza pe fariseii si carturarii care aveau
rolul de a-i dirija pe iudei pe calea credintei nealterate.

Sfintii Parinti considera plecarea , departe” a sta-
panului hotararea lui Dumnezeu de a respecta liberta-
tea de gandire si de actiune data la creatie oamenilor,
pentru ca noi, fara vreo constrangere, sa implinim voia
Lui, sa decidem daca dorim sa ajungem lucratori buni
si harnici sau, dimpotriva, rdi si lenesi, ai nepretuitului
dar primit de la Tatal Ceresc. Totodatd, Sfantul Ioan
Gura de Aur ne incredinteaza asupra aceleiasi plecari:
,Faptul cd s-a dus departe arata marea putere de a rdbda
pe care o are Dumnezeu”.

Sfanta Evanghelie ne prezinta in continuare roadele
folosirii incorecte a libertatii de cdtre poporul ales: va-
zandu-i pe cei trimisi de Dumnezeu — profetii Vechiu-
lui Testament — sositi sd ia partea de roada, adica sa le
ceara a-si duce viata dupa voia Domnului, raii lucra-
tori i-au omorat, fapte intru totul adeverite de Sfanta
Scriptura: prorocul Ieremia a pierit ucis cu pietre, pe
Isaia l-au tdiat in doua cu fierastraul, Ioan Botezatorul



Comunicare si cuminecare 113

a fost decapitat. Cunoscand toate acestea, Sfantul Arhi-
diacon Stefan le-a spus iudeilor: ,Pe care dintre pro-
roci nu l-au prigonit parintii vostri?” (FA 7, 52).

Din cele relatate in continuare de pericopa evan-
ghelica intelegem ca Dumnezeu nu renunta usor la lu-
crarea de salvare a omului, cununa creatiei Sale. El nu
conteneste sd spere In indreptarea lucratorilor viei, asa
ca-L trimite la ei pe fnsu;si Fiul Sau. Intuim cu totii ca
pasajul se refera la Mantuitorul Hristos, chinuit si
omorat asemenea celor trimisi Inaintea Lui: ei Il scot
afara din , vie” — Cetatea Ierusalimului - si-L ucid prin
crucificare. Sfantul Ioan Damaschinul afirma ca ,,lu-
cratorii cei de demult s-au facut ucigasi de profeti, iar
cei din vremea Mantuitorului s-au facut ucigasi de
Dumnezeu”.

Asadar Marele Riastignit, coborat, prin Intrupare
sd-Si ia via Tnapoi din mainile nesdbuitilor muncitori, a
reusit sa izbaveasca neamul omenesc si sd-1 impace cu
Dumnezeu Tatal doar prin jertfa de pe Cruce. O, cat de
surzi s-au dovedit cei care-L ascultau: arhiereii, fariseii
si carturarii poporului ales! Domnul a rostit aceasta
parabola dupa intrarea in lerusalim, deci cu putin
timp Inainte de Sfintele Sale Patimiri; poate ca tocmai
de aceea toti evanghelistii sinoptici au redat-o, consi-
derand-o vitald pentru aspectul ei profetic. in pofida
taptului ca El tocmai le anticipase criminala intentie,
lucratorii, desi intelesesera prea bine ca despre ei era
vorba (Mt. 21, 45), nu au catadicsit sd se opreasca din
implinirea planului lor nelegiuit.

Dupd ce Domnul Si-a vestit iminenta moarte ca om
si i-a provocat pe auditori sa-I dea un rdspuns just in



114 MIRIDE SI MERINDE

legdtura cu atitudinea Stapanului fatd de nefericitii lu-
cratori, solutia gasita s-a ardtat vizionara: ,Pe cei rai,
cu rau 1i va pierde, iar via o va da altor lucratori care
vor da roadele la timpul lor” (Mt. 21, 41). Si aici se va-
deste caracterul profetic al parabolei, cdci lisus exprima
tara echivoc planul lui Dumnezeu cu privire la , vie”,
anume, de a chema la lucrarea ei neamurile — popoarele
pagane, intre care si cel romanesc —, Mantuitorul lumii
devenind si ,,Domn al istoriei”.

Odata cu moartea pe Cruce a Fiului, Dumnezeu-
Tatal nu a hotarat sa distrugd ,,via”, ci, prin jertfa izba-
vitoare a Rascumparatorului, a dat-o ,,neamurilor”,
adica altor popoare, dar nu oricum, ci rendscuta prin sa-
crificiul lui Hristos Dumnezeu, altoitd pe tulpina sana-
toasd, neatinsd de pacat a fiintei Sale. Aceasta tulpina
viguroasa a odraslit o sumedenie de mlddite aducatoare
de rod imbelsugat, incepand cu Sfintii Apostoli, conti-
nuand cu multimea martirilor, ierarhilor, cuviosilor,
marturisitorilor si, desigur, cu poporul cel credincios.
,Via” noud, ce ne primeste pe toti prin Taina Botezului,
este via in care Domnul ne cheama pe fiecare dintre noi
sa lucram cu nesecatd fervoare. Dintr-o astfel de perspec-
tiva, teascul sapat in ea reprezintd chiar trupul tainic al
lui Hristos, Sfanta Bisericd; aici se adund roadele drep-
tatii si ale sfinteniei: aidoma strugurilor storsi prin
munca si efort, sfintii mucenici s-au ldsat zdrobiti, var-
sandu-si sangele prin prigoane si chinuri. Epifanie La-
tinul spune c& ,,turnul zidit in mijlocul viei este Insusi
Domnul Iisus”.

Prin urmare, si noi ne gasim astdzi lucratori in via
Domnului. Mi se pare firesc sa ne intrebam: oare ne



Comunicare si cuminecare 115

aratim noi buni sau réi, precum cei de odinioara? i as-
teptam cu bucurie pe slujitorii Domnului mandatati sa ne
ceard a ne carmui viata dupa principiile Evangheliei?
Las pe fiecare sd reflecteze la aceste intrebdri, iar daca ne
vom da un rdspuns negativ, sa incercam a ne indrepta
si, din lucratori rdi, sa (re)devenim buni, placuti Dum-
nezeului nostru. Altfel, persistand in incapatanarea de
anu da roade la vreme, cuvintele dumnezeiestii Evan-
ghelii fi-vor pentru noi sentinta cutremuratoare: , Pe
cei rdi, cu rdu 1i va pierde”. Si nu este vorba doar de
pierderea din aceastd viata efemera, ci de indepartarea
pe vecie de la comuniunea de iubire si lumina din Im-
pardtia Cerurilor cu Stapanul si Saditorul viei.

Sd ne rugam cu toatd tdria lui Dumnezeu ca sd ne
lumineze mintea si sd ne incalzeasca inima spre a inte-
lege cat de important se aratd darul chemarii de a lucra
cu vrednicie In via Lui, fard a uita vreodata raspunderea
fiecaruia de a trudi necontenit ca sa devenim si sa ra-
manem mereu lucrdtori buni. Amin!






IV

NZN eV

Intru lumina sarbatorilor

Boboteaza, bucurie si binecuvantare

Bucuria sdrbatorilor de iarna continua prin prazni-
cul Botezului Domnului, dar si prin intalnirea cu inge-
rescul chip al Sfantului Ioan, Inaintemergatorul si
Botezatorul Mantuitorului lisus Hristos. Sunt clipe de
referintd pentru obstea credinciosilor, care, odinioara,
dar si astazi, marcheaza cele doua zile prin traditii de-
osebite, pline de simtire si trdire crestineasca. Sfintirea
cea Mare a apei sau Agheasma Mare este o slujba oficiata
numai de Boboteaza. Potrivit randuielii din Minei cu
prilejul Aratdrii Domnului, slujba de sfintire a apei se
poate savarsi la finalul Sfintei Liturghii din ajun, dupa
terminarea Utreniei praznicului si, desigur, la finalul
Dumnezeiestii Liturghii din ziua Epifaniei. Obiceiurile
atat de frumoase si diverse caracteristice Bobotezei pot
constitui subiectul unei lucrari de specialitate, insa
acum ne vom limita doar la cateva aspecte privind pre-
gdtirea noastra pentru marea sarbatoare a Teofaniei sau
a Aratarii Domnului.

Se pare ca din ce in ce mai rar viscolele si gerurile
naprasnice de altadatd insotesc, ca odinioard, praznicul



118 MIRIDE SI MERINDE

Teofaniei, cand poporul credincios trebuia sa infrunte
suflarea viforului ca sd ajunga in sfintele locasuri spre
a se impadrtdsi cu Agheasma Mare. Dealurile ninse, flo-
rile de gheata, lumina mohorata a lui Ghenar asterneau
peste toate o aura de poveste. Indiferent de conditiile
climaterice, slava si maretia praznicului nu sufera stir-
bire caci este o sarbatoare de reinnoire a botezului nostru,
prin care a Inceput relatia vesnica de viata si iubire cu
Dumnezeu Tatdl, Fiul si Duhul Sfant. Boboteaza aduce
bucurie In viata credinciosilor si pentru ca serbeaza ara-
tarea Domnului in lume la varsta de 30 de ani, dupa ce,
in taind, In ascultare si rugdciune, a crescut in trup, ,,um-
plandu-Se de intelepciune”, pregatindu-Se in vederea
lucrdrii Lui mantuitoare. De praznicul Aratarii Dom-
nului, odata cu trupurile, sfintim prin Agheasma Mare
si casele, fantanile, pamanturile, gospodariile, locurile
de muncd, masinile cu care ne deplasam ori spatiile
unde ne desfasuram activitatile cotidiene. Prin aceasta,
se veseleste toata faptura, ardtand ca Dumnezeu nu Se
afld doar in biserica, ci pretutindeni. O veche zicala ro-
maneasca spune ca ,omul sfinteste locul”. Cum 1l sfin-
tim oare? Cel instrdinat de Dumnezeu nu poate sfinti
nimic. Duhul Domnului prezent in om sfinteste si bi-
necuvanteaza tot ce-l inconjoard. Numai dacd nazuim sa
ne sfintim existenta prin pastrarea unei legaturi nezdrun-
cinate cu Izvorul vietii si al sfinteniei, cu Dumnezeu,
vom reusi sa implinim vorba din batrani.

Inainte de luminata sirbitoare a Bobotezei, in ajun
Biserica a randuit post, in orice zi a saptamanii ar cadea
acesta. Data de 5 ianuarie are o semnificatie aparte, caci
premerge unei mari minuni ficute de Dumnezeu asupra



Intru lumina sirbitorilor 119

omului, dupd Nasterea cu trupul a Mantuitorului Hristos.
Este vorba de faptul ca omul — Sfantul Ioan Botezato-
rul —1si va pune mainile pe crestetul Domnului, al Cre-
atorului sau. Si atunci, cum sd nu ne infranam intr-o
astfel de zi, pregdtindu-ne pentru exceptionala intalnire
dintre Creator si creatura?! Mai postim si deoarece in
ajunul Bobotezei se oficiaza slujpa Aghesmei Mari, cu
care preotii merg pe la casele credinciosilor si le sfintesc.
Dupa randuiald, trebuie sa gustdm din apa cea sfintita,
or acest lucru nu-1 putem face decat in stare de ajunare si
rugdciune. Biserica a randuit un post de o zi si spre a
ne reculege duhovniceste, ca sa intelegem cat mai de-
plin iubirea lui Dumnezeu, Cel in Treime inchinat, fata
de noi, oamenii. Desigur, postul din ziua premergdtoare
Botezului Domnului are o vechime foarte mare, de prin
secolele IV-VI, cand catehumenii se pregdteau sa pri-
measca botezul. Dupa ce erau botezati, participau pentru
prima datd la Liturghia credinciosilor si se impdrtdseau
cu dumnezeiestile merinde. Daca ajunul Bobotezei se
intampld de luni pana vineri inclusiv, pravila biseri-
ceasca prevede post aspru sau chiar negru. Se ajuneaza
pana la ceasul al 9-lea, apoi se consuma doar fructe si
legume uscate ori fierte, fara untdelemn. De va cadea
ajunul in zi de sambatd sau duminicd, atunci nu se mai
posteste total, ci dupd Sfanta Liturghie si slujba Aghes-
mei Mari se pot consuma bucate gatite si cu untdelemn.
Desigur cd ziua de ajunare ce premerge Botezului
Domnului simbolizeaza si starea de pocainta si curate-
nie ce ni se cere a 0 asuma inaintea perioadei de opt zile
cand vom gusta din Agheasma Mare, pand la odovania
sarbatorii.



120 MIRIDE SI MERINDE

Sd ne pregdtim asadar trupeste si sufleteste pentru
intalnirea cu Domnul si sd zicem odata cu frumosul Con-
dac al praznicului: , Aratatu-Te-ai astdzi lumii si Lumina
Ta, Doamne, s-a Insemnat peste noi, care cu cunostinta Te
lauddm. Venit-ai si Te-ai aratat, Lumina Cea Neapropiata”.

Cum sa ne serbam onomastica?

Culori amestecate 1si incep timpuria cucerire a na-
turii, asmutite de vanturile toamnei, care a cernut deja
rugind asupra padurilor. O liniste apasatoare se asterne
adanc peste codri, peste ape. In maretul spectacol mul-
ticolor, ochiul surprinde o find mahnire, caci adesea
suflarile reci ale anotimpului roadelor suiera aprig,
frangand ramuri, urcand spre cer frunze ce plang, pur-
tandu-le obosite in nestingherite serpentine, lasandu-le
apoi sa cadd in plutire linistita.

In impletirea captivanta de culoare si sunet, asis-
tam Ingandurati la desfrunzirea filelor din calendar.
,Vreme trece, vreme vine, / Toate-s vechi si noua toate”
a zis poetul, iar noi, tristi sau bucurosi, invaluiti in vraja
timpului ce zdrobeste sub cdlcai inca un anotimp, inte-
riorizam acest andante melancolic al toamnei, pregatin-
du-ne pentru admirabilul adagio al iernii. Drumul ni-i
presarat cu multe popasuri duhovnicesti, sarbatori
sfinte, cand simtim ca In marea trecere nu suntem singuri,
ci Inaintam ocrotiti de mila si iubirea Cerescului Parinte,
a sfintilor placuti Lui. Toamna se arata inca mai darnica,
prin multimea de sfinti cinstiti in lunile sale: Sfanta
Marie mica, Dreptii Ioachim si Ana, Sfantul Corneliu,



Intru lumina sirbitorilor 121

Sfanta Sofia, Sfintii Ciprian si Iustina, Sfantul Evan-
ghelist Luca, Sfantul Dimitrie, Sfanta Parascheva, Sfintii
Mihail si Gavriil, Sfanta Ecaterina, iar in ultima zi a
anotimpului culorilor, Sfantul Apostol Andrei.

Romanul a stiut dintotdeauna sa si-i apropie pe
,casnicii lui Dumnezeu”, facandu-si-i frati, partasi bu-
curiilor si suferintelor lui. I-a zugravit in icoane ori pe
peretii bisericilor in portul stramosesc, i-a asezat in
odai primenite sau la colturi de drum ca sa-l ocroteasca,
le-a cinstit ziua de prosldvire, ,, petrecand” crestineste
onomastica.

Astazi, oare, mai stim sa sarbatorim corect ziua nume-
lui? Am cam transformat serbarea sfintilor in ,,sarbato-
rile” noastre, departandu-ne de sensurile crestinesti ale
onomasticilor. Am incetat sa privim sarbdtorile ca pe
niste momente de rugaciune prin care ne aratam recu-
nostinta pentru binefacerile primite, considerandu-le
doar un prilej de petrecere, cand cei dragi ne vor coplesi
cu daruri, flori, mesaje, telegrame de felicitare.

Un parinte al Bisericii spunea ca modul cel mai po-
trivit de a-i cinsti pe sfinti este sa trudim pe cat ne sta
in putinta sa le imitdm viata si dorul nestins dupa Cer,
fapt ce trebuie aratat indeosebi la data proslavirii lor.
Insé noi preferam in asemenea zile mese imbelsugate
cu cei apropiati. Nimic rau in asta, daca toata bucuria
evenimentului ar fi precedata de o alta, mult mai trai-
nica, inaltatoare: cea a comuniunii cu sfintii serbati.
Unde ne vom intalni cu ei daca nu in Dumnezeiasca
Liturghie? Cum le vom dovedi ca ne cdznim sa le ur-
mam pilda vietuirii decat impartasindu-ne in ziua lor cu
Hristos, pe Care ei L-au iubit si urmat? Am spus adesea



122 MIRIDE SI MERINDE

credinciosilor cd singurul dar cu adevarat de pret ce-1
putem primi de ziua noastrd este Hristos, Care ne as-
teaptd, ne invita la ospat, vrea sa ne apropie de sfintii
nostri ocrotitori. Din pdcate, ocupandu-ne cu masa, cu
petrecerile, cu bautura, uitdm sau nici macar nu ne
gandim sa dam curs poftirii dumnezeiesti. Asadar pro-
slavirea unui sfant reprezinta o zi speciala, cand se cu-
vine sd praznuim, sa ne veselim duhovniceste, traind
cu intensitate mangaierea, bucuria de a ramane langa
Hristos, alaturi de sfintii Lui.

Concret, un bun crestin, de ziua sa onomastica, tre-
buie sad-si gaseasca timp sa participe la Sfanta Liturghie,
iar, daca are dezlegare de la duhovnic, dupa ce s-a prega-
tit, s& primeascd Sfanta Impéartasanie. Doar asa va intra
in comuniune cu patronul sdu spiritual, care, la randul
lui, se afla intr-o necurmata impadrtdsire din iubirea ne-
sfarsitd a Sfintei Treimi. Ins3 uneori sarbatorile cad in
zi de lucru. Atunci ce-i de facut? Cunosc credinciosi care
isi pregatesc cu mare bucurie onomastica. Nu ma refer la
imbelsugate mese ori la petreceri zgomotoase. Isi iau
cateva zile de concediu, postesc, dupa sfatul duhovni-
cului, sporind rugaciunea si viata duhovniceascd, pentru
ca in ziua sfantului sa participe la Sfanta Liturghie, im-
partasindu-se. Nu este o regula sine qua non. Daca nu
reusim acest lucru, sa ne oferim ragazul de a citi acatistul
sfantului, iar dupa orele de serviciu sa ne indreptam
pasii catre o biserica, sa ne inchinam ocrotitorului ran-
duit, multumindu-i pentru mila si ajutor. Dacd nici asta
nu vom izbuti, atunci macar in tihna odaii noastre sa ne
plecam genunchii inaintea icoanei sale, lasandu-ne
mangaiati de harul iubirii si milostivirii revarsate asupra



Intru lumina sirbitorilor 123

noastra. Sa-i citim sau sa-i recitim viata, meditand la
lucrarea sa pe pdmant, invdtand de la el cum sd ne croim
cale spre Cer. Nu as vrea sa cred cd un bun crestin nu
tine la capatai o icoand cu sfantul sau ocrotitor, daca,
desigur, i s-a randuit la botez un astfel de nume. Este
regretabil sa nu avem o relatie apropiatd cu protectorii
nostri ceresti, nesocotind minunatul dar oferit noua de
Dumnezeu.

Si totusi, ce se-ntampld cand refuzam sau neglijam
sd facem cunostinta cu cei haruiti noua drept pavaza?
Ignorandu-i pe sfinti, indepartdm sansa de a-i preschimba
pe ,,casnicii lui Dumnezeu”, ale cadror nume le purtam,
in prieteni apropiati, apdaratori si sprijinitori ai vietii
noastre. Nepretuindu-i pe sfinti, transformam zilele
lor de cinstire in zile ale noastre. Dar oare am ajuns noi
vrednici sd ne substituim lor?

Sa cautam asadar bucuria proslavirii sfintilor nos-
tri ocrotitori cu si in Hristos, iar agapa de acasd, cu fa-
milia ori prietenii, sd nu preceada ospatului mantuirii.

La umbra Crucii Tale

Este inceput de toamna. Culegem roade, numaram
,bobocii” infaptuirilor noastre de peste an, ne bucurdm
duhovniceste de sarbatorile lunii septembrie, intre care
si Indltarea Sfintei Cruci. Cunoscand prea bine semni-
ficatiile istorice ale praznicului inchinat cinstitului lemn,
m-am intrebat daca toamna proslavim din intamplare
Semnul prin care Dumnezeu-Omul a biruit moartea,
oferindu-ne unica sansa de a culege roadele jertfei Sale



124 MIRIDE SI MERINDE

si de a ne castiga un coltisor de Rai. Sigur nu! Avem de-a
face, din nou, aici, cu purtarea de grijd a Preamilostivului
Tata Ceresc. Este, daca vreti, o alta ocazie ce ni se ofera
ca sd nu uitdm, chiar si atunci cand grijile materiale ne
coplesesc, de scopul sublim si ultim al vietii noastre bi-
ruite de multe ori de coruptibilitate si vanitate. Asadar,
daca tot vorbim de roade, de hambare, haideti sa ne su-
punem unui succint examen interior si sd ne rdspundem
la intrebarea: culegem noi deplin roadele dumnezeiestii
jertfe pe Cruce a Mantuitorului Hristos sau ne asumam
noi pe deplin Crucea lui lisus?

Viata crestinului rezida, inainte de toate, in a-si lua
crucea sa in toate zilele si a urma lui Hristos sau chiar de
a urca pe Crucea lui lisus, de a fi rastignit impreund cu EI
pentru a invia impreuni cu EL In general, pe calugéri ii nu-
mim purtdtori de cruce, caci, in intreaga lor existenta,
toate faptele, gandurile si framantarile lor sunt caden-
tate de semnul Crucii. Urcind pe Cruce, imbricind Crucea,
crestinul se inaltd mai presus de pamant si de grijile lui,
spunea un parinte. El ajunge asemenea lui Hristos —
mort pentru lume, dupa cum scrie Sfantul Grigorie de
Nyssa: a ne intoarce spre Cruce, inseamnd a ne face intreaga
viatd moartd pentru lume si rdstignitd, ca ea sd nu poatd fi
ranitd de nici un pdcat. Dar chemarea hristica nu se adre-
seaza doar monahilor, ci tuturor celor care s-au imbracat
cu Hristos, primind dumnezeiescul botez. De aceea,
pocdinta nu reprezinta pur si simplu o asumare a Crucii,
o neincetata rastignire duhovniceascd, ci Crucea insasi
a devenit simbolul faptuirii, al pocaintei, mai ales, si al
participdrii imperative a crestinului la Patimirea lui
Hristos. Hristos Insa, in Patimirea Sa, a coborat pana la



Intru lumina sirbitorilor 125

iad, vrand sa-1 mantuiasca. Este adevarat ca incuietorile
iadului au fost zdrobite pentru cei din Adam, dar prin
Cruce trebuie ca fiecare dintre noi sa-si distruga porni-
rile patimase inlduntrul vointei sale, unde germineaza
si se dezvolta patimile. Daca nu existd un iad eternizat,
paralel cu Tmpéré’gia lui Dumnezeu, totusi omul isi cre-
eaza o stare similara cu a iadului, prin patimi si pacat.
Spune o cantare bisericeasca asa: ,Ma ingrozesc si ma
infricoseaza focul cel nestins al gheenei, viermele cel
cumplit, scrasnirea dintilor; ci slabeste si-mi lasa grese-
lile si In starea cea dimpreund cu alesii Tai, Hristoase,
randuieste-ma”.

In modul cel mai profund, pogorarea la iadul pati-
milor si ridicarea de acolo prin pocdintd, la Raiul virtuti-
lor, le ilustreaza Sfantul Siluan Athonitul, care a primit
de la Domnul Hristos porunca de a , tine neincetat min-
tea in iad si de a nu deznadajdui”. Acesta a fost un mesaj
adresat prin el, de cdtre Hristos, umanitatii contempo-
rane dominate de un sentiment crescand de disperare in
fata absurditdtii generale a vietii, umanitate care a pier-
dut invatatura Parintilor legata de pocdintd, asumarea
Crucii si eliberarea din iadul patimilor. Asadar putem
sa culegem roadele jertfei lui Hristos, Mantuitorul nostru,
daca ne vom asuma Crucea Lui prin lepadare de omul
vechi si imbracarea in cel nou. Totodatd, ne invatd pa-
rintii filocalici, sa patimim si sa ne rdstignim duhovni-
ceste aldturi de Hristos spre a birui toate pdcatele, dar
sd si pogoram la iad, impreund cu Mantuitorul nostru,
pentru a ne elibera de metehnele sufletului si ale trupu-
lui ce ne intuneca inima si ratiunea, tarandu-ne in ia-
dul patimilor.



126 MIRIDE SI MERINDE

Ne punem firesc insd niste intrebari: oare pocainta
sau rastignirea duhovniceasca este un scop in sine?
Spiritualitatea Ortodoxa este una sumbra, dominata
de lacrimi si plans, de cdinta si intristare? $i la ce folo-
sesc toate acestea? Raspunsul il gdsim tot in invataturile
Sfintilor Pdrinti, precum si in cdrtile noastre de cult care
spun cd pocadinta reprezintd asumarea de bundvoie a
Crucii si rastignirea noastra duhovniceasca, rodind in
invierea, innoirea si iIndumnezeirea noastra. Asadar,
Ortodoxia nu inseamna doar pocainta, jale, lacrimi, ci
si Inviere, ca rod final al ristignirii duhovnicesti.

Deci pocdinta in Ortodoxie anticipeaza invierea,
bucuria. O cantare a Sfantului si Marelui Post zice:
,Rasdrit-a primdvara Postului si floarea pocdintei. Deci,
sd ne curdtim pe noi, fratilor, de toata Intindciunea si
Datatorului de lumina cantand sa-I zicem: Slava Tie, Unule
Iubitorule de oameni”.

Se spune adesea ca Ortodoxia ar accentua, in spiri-
tualitatea ei liturgic3, invierea, in timp ce crestinismul
occidental insista pe Cruce. Adevarul este insa ca spiri-
tualitatea noastra ortodoxa nu separa Crucea de Inviere,
ci staruie pe sudura interioara dintre taina Crucii si a
Invierii Mantuitorului Hristos. Aceasta deoarece rodul
Crucii este Invierea si in jertfa Crucii se inchide deja
bucuria Invierii, iar bucuria Invierii nu se desparte de
amintirea jertfei Crucii. De aceea, atat la Inviere, cat si
la ziua Iniltarii Sfintei Cruci sau cu orice prilej cand
proslavim lemnul sfant, Biserica, avand deosebita ev-
lavie, canta: ,,Crucii Tale ne inchinam, Hristoase, si
Sfants Invierea Ta o liudim si 0 marim”.

Asadar Crucea, tradusa ca rastignire a propriilor
noastre patimi, nu reprezinta o optiune, ci o necesitate



Intru lumina sirbitorilor 127

a vietii noastre, insd este si darul Mantuitorului Hristos
facut noud, pe care trebuie sa-1 cultivam pentru a gusta
inca din aceastd lume din lumina si bucuria Imparatiei
Cerurilor daruitd noud prin Crucea si Invierea lui lisus,
Domnul nostru.

De ce purtam la gat semnul Sfintei Cruci?

Praznicul Inaltarii Sfintei Cruci ne prilejuieste abor-
darea unei probleme des intalnite. Cuvantului , Cruce” 1i
acordam, de obicei, multiple semnificatii. As vrea sd ma
refer aici la simbolul cel mai profund al vietii noastre
crestinesti. Linia verticald, pe care se fixeaza cea ori-
zontald, uneste cerul cu pamantul, pe Dumnezeu cu
umanitatea, iar, prin ea, cu intreaga faptura vazuta. Pe
baza aceluiasi algoritm, am putea spune ca linia orizon-
tala uneste om cu om si neam cu neam. Atunci cand ne
insemndm chipul cu semnul de viata datator, prin linia
verticala unim mintea cu inima, aratand astfel ca, in
efemera existenta umand, ratiunea fara inima duce la
mandrie, autosuficientd, iar inima fara ratiune, la trairi
emotionale, sentimentaliste, departandu-1 pe om de
adevdratele valori si de scopul ultim al vietii: dobandirea
mantuirii. Linia orizontala a semnului purtator de bi-
ruinta uneste umdr cu umar. In genere, umarul, partea
corpului omenesc corespunzand articulatiei dintre
brate si trunchi, este asociat cu puterea. De aici zicala:
»a pune umarul la greu”. Unind umerii cu orizontala
Crucii, devenim mai puternici, cdci, asa cum ne spune
dumnezeiescul Pavel, Sfanta Cruce reprezintd puterea
lui Dumnezeu.



128 MIRIDE SI MERINDE

De aceea, bunii crestini din batrane veleaturi nu
doar ca s-au insemnat cu semnul biruintei si al iubirii
mai tari decat moartea lui Hristos, ci au inceput sd
poarte la gat o cruce, din lemn sau din anumite metale,
considerand ca, odata cu aceasta, Hristos 1i insoteste.
Si astdzi se pdstreaza obiceiul, fiindca multi semeni au
preluat traditia. Se pune intrebarea: este bine sa pur-
tdm o cruce la gat? Chestiunea devine si mai pertinenta
daca ne gandim ca pretutindeni vedem cruci agatate:
in masini, pe birouri ori in locuri strdine de viata si tra-
irea autentic ortodoxe. Pentru o buna intelegere a lu-
crurilor, as vrea sa fac referire la randuiala Calugariei,
cand proaspatul monah primeste in cadrul slujbei o
cruce din lemn, de mici dimensiuni, pe care o saruta si
care i se aseazd pe grumaz. Asadar in randuiala tunderii
in monahism se prevede in mod explicit purtarea crucii
de catre calugar. Dupa ce s-a imbrdcat cu acea cdmasa
alba, numita haina veseliej, i se aseaza pe piept crucea,
semn al renuntdrii si totodatd al dorintei sale de a se face
partas patimirilor Domnului, dar si Invierii Lui, aratand
cd adevarata credintd in inviere dd sens suferintei, o umple
de speranta si de dorinta de a trdi, iar, daca se rastig-
neste cineva astfel, se rastigneste spiritual in vederea
invierii. ,Arma impotriva diavolului crucea Ta ai dat-o
noud” cantam in slujba Sfantului Maslu si de aceea ca-
lugdrul ia pe pieptul sau Sfanta Cruce, ea fiind ,tare
apdratoare a celor ce bine caldtoresc” spre Cer, dar si
Semnul Fiului Omului (Mt. 24, 30). Monahul poarta
cruce, caci doreste a se jertfi pe sine, marturisind jertfa lui
Hristos. Sfantul Apostol Pavel zice in acest sens: , port
in trupul meu semnele Domnului lisus” (Ga. 6,17).



Intru lumina sirbitorilor 129

Crucea da slobozire de patimi si tot ea ne aminteste de
Patimirile Mantuitorului, prin care s-a ardtat iubirea mai
tare decat moartea.

Tot la fel ar trebui sa gandeasca si crestinii, cand 1si
pun pe grumaz semnul Crucii confectionat din lemn,
aur, argint sau alte materiale. Doar cd, din pdcate, pentru
multi, semnul de viatd datator a devenit un simplu acce-
soriu, oferit cu , generozitate” de aproape toate centrele
comerciale, intalnit chiar la cei aflati in bejenie fatd de
valorile autenticei ortodoxii.

Asadar chiar confectionata din metale pretioase,
crucea de la gat nu reprezinta o bijuterie, nici un obiect
decorativ, ci trebuie sa fie semnul credintei noastre, sa
se transforme Intr-un prilej de marturisire autentica a
lui Hristos. Crucea nu ,,functioneazd” ca un talisman. Nu
semnul in sine constituie o armd impotriva diavolului,
ci credinta noastra cd Hristos, prin jertfa Sa, a dat putere
crucii, preschimband-o intr-un semn de biruinta prin
invierea Lui din morti. De aceea, noi, ortodocsii, nu
despartim Crucea de Inviere, ci stiruim pe sudura interi-
oar4 dintre taina Crucii si taina Invierii Mantuitorului
Hristos. Aceasta pentru ca rodul Crucii este Invierea si
in jertfa Crucii se inchide deja bucuria Invierii, nedes-
partita de amintirea jertfei Crucii. Asa cantdm in ziua
proslavirii lemnului stant: , Crucii Tale ne inchinam,
Hristoase, si sfanti Invierea Ta o liudam si o marim”.

Practic, atunci cand dorim sa purtam o cruce la gat
sau sa o asezam la birou, in casa, ori chiar in masina,
trebuie sd ne adresam preotului ca s o sfinteasca. Numai
prin sfintire vom simti cd intr-adevar Crucea ne va fi ca-
lauzitoare, izbavitoare de cele rele. Redam un fragment



130 MIRIDE SI MERINDE

din rugdciunea de sfintire a semnului crucii tocmai ca
sd intarim cele spuse anterior: ,Doamne, Dumnezeul
slavei, [...] trimite harul Preasfantului Tau Duh peste
acest semn al crucii si-1 binecuvanteaza, il sfinteste si-i
da lui ca sd fie semn infricosator si tare asupra tuturor
vrajmasilor vdzuti si nevazuti, spre izgonirea si infran-
gerea tuturor curselor si ispitelor si asupririlor diavolesti.
Iar poporului Tdu sa fie acoperamant puternic, credintei
intdrire, nadejdii sprijinire, la razboaie biruintd si sporire
in toate faptele cele bune”.

Sarbatorile din ,,zilele de lucru”

In ultimul timp am observat ca tot mai numerosi
credinciosi cu serviciu, pentru care s-au luptat staruitor
ca sa-1 obtind si apoi sa-1 mentina, se preocupa de mo-
dul cum se cade sa procedeze in sdrbatorile din cursul
sdptamanii, atunci cand, nefiind declarate libere legale,
se vad constransi sa-si implineascd obligatiile contrac-
tuale. Intervine asadar o problema inevitabila: cum se tin
sdrbatorile religioase in zilele de lucru? Pe buna drep-
tate, In societatea contemporanad este imposibil ca in
anumite sectoare vitale sd nu se lucreze chiar si in zilele
de sarbatoare. i intr-o manastire, In asemenea situatii,
cand toti calugarii se afla la Dumnezeiasca Liturghie,
cineva munceste pregatind masa pentru vietuitori ori
pentru crestinii care solicita la finele slujbei un blid de
mancare. Cum facem deci sa ne indeplinim obligatiile
profesionale concomitent cu cele privind invatatura de
credintd? Intuiesc ca multi vor invoca memorabilele



Intru lumina sirbitorilor 131

cuvinte ale Mantuitorului Hristos: ,,Marto, Marto, te
ingrijesti si pentru multe te silesti; dar un lucru trebuie:
caci Maria partea buna si-a ales, care nu se va lua de la
ea” (Lc. 10, 41-42). Nimic de zis: avem datoria sa ne
asumam cuvintele Domnului Hristos, implinindu-le.
Ins4 situatia evanghelici invocata anterior comporti o
dezbatere atentd. Putem considera cd in casa celor doua
surori, Marta si Maria, era sarbatoare, caci ce altceva
inseamnad Intalnirea cu Hristos si sfintii Lui? Ce bucurie
mai mare existd in viata unui om decat primirea lui Hris-
tos in caminul sau? Cu toate acestea, Marta muncea,
pregatind masa invitatilor, iar Maria sdrbatorea. Dojana
dumnezeiescului Oaspete a venit doar atunci cand
Marta, din exces de zel, a transformat totul intr-un prilej
de roboteald asidud, indemnand-o pe Maria sa renunte
la ascultarea Cuvantului in favoarea lucrului. Asadar
porunca este porunca. Trebuie sa tinem sarbatorile!
Dar, deopotriva, obligatiile profesionale nerespectate
riscd sd atraga dupa sine nu doar perturbarea unor ac-
tivitati vitale in societatea contemporana, ci si desfacerea
contractului de munca. Cati sefi ar accepta ca subalternii sa
lipseasca de la serviciu ca sa mearga la Sfanta Liturghie?
Sigur, ar fi ideal ca ocarmuitorii in drept sa procedeze
asa, dar, din pacate, realitatea arata altfel. Aici, in zona
Neamtului, cunosc persoane diriguitoare ale anumitor
unitati economice, care, din fericire, in zilele de praz-
nic nu muncesc, oferind posibilitatea angajatilor sa se
hraneasca duhovniceste in cadrul Liturghiei. Ar fi si
mai frumos ca toti acei simbriasi sd foloseasca timpul
liber pentru Biserica. Dar cum procedam cu cei ce nu
pot lipsi de la munca?



132 MIRIDE SI MERINDE

Voi incerca un posibil raspuns, fara pretentia de va-
labilitate generald. Sunt convins ca alti duhovnici au,
probabil, solutii mai adecvate. Eu, unul, am stat si am
chibzuit: nu pot sd-i dau canon unui fiu duhovnicesc,
medic chirurg de profesie, sd lipseasca din garda, ci il in-
demn sd sdavarseasca o altfel de , liturghie”, a iubirii —
prelungirea celei euharistice din Bisericd. Devenind
,instrumentul” desavarsitului Taumaturg, prin el se vor
tdmadui, se vor salva, primind alinare, cei obiditi si
impovarati de grele suferinte. Sigur, se cuvine sa addu-
gam un sfat: sa nu piardd urmatoarea Sfanta Liturghie.
La fel in cazul invatatorilor ori profesorilor: in zilele de
sdrbatoare din cursul saptdmanii au datoria sa mearga
la scoald, unde implinesc , liturghia cuvantului”, trudind
la luminarea invataceilor. Neindoielnic, nici ei nu tre-
buie sa uite ca fard pdrtasia cu lumina si intelepciunea
Vesnicului Invatitor, nu vor izbuti s treaci peste pragul
informativ al cursurilor pentru a ajunge la cel formativ,
adaugand astfel actului educational, pe langa perfecti-
onarea intelectuala, si pe cea spirituala.

Practic, daca timpul si imprejurdrile permit, cei
obligati sa munceasca in zilele de praznic se pot abate
in drumul cdtre locul de munca pe la biserica. Aprind
o lumanare, rostesc o rugaciune, lasand fagaduinta ca
vor reveni sa-si implineasca datoria de bun crestin.
Dupa terminarea programului, pot participa, seara, la
Vecernie sau vor citi acasa un acatist. Sdrbatoarea nu
presupune doar slujba si odihna, ci si lucrare duhovni-
ceascd: sa facem milostenie, sa cercetdm pe bolnavi, pe
cei singuri, sd zabovim mai mult in preajma celor ce
ratdcesc pe cdrdrile umbroase ale acestei vieti.



Intru lumina sirbitorilor 133

Peste toate, neparticiparea la Sfanta Liturghie de
sarbatori trebuie sd starneasca in sufletul crestinului
un sentiment de regret. Sa evite ca nefirescul sd se pre-
schimbe in firesc. Chiar daca obligatiile profesionale il
impiedica sa fie prezent la bisericd, sa nu se resemneze,
sd nu lase constiinta sa-i justifice absenta, ci, dimpotriva,
sa lupte pentru ca la urmatoarea sarbdtoare sau dumi-
nicd s ajunga numaidecat in ,anticamera Impératiei
lui Dumnezeu”. Doar impartdsindu-se din acelasi potir
cu ceilalti membri ai comunitatii, acelasi duh al iubirii
se roaga In toti, fiindca ei alcdtuiesc un singur trup, ga-
sindu-se intr-o interioritate reciproca de existenta. Pre-
zenta continua a lui Hristos in Liturghie coboara cerul pe
pamant, transfigureaza si sfinteste faptura, facandu-ne
sd gustdm pe pamant fericirea cereasca viitoare. Aceasta
face din Sfanta Liturghie un mediu al cunoasterii inter-
mediate de simtire si sentiment, indeosebi in sarbatori,
cand, tainic, ne intalnim cu , prietenii lui Dumnezeu”,
sfintii. Asa procedand, vom intelege mai bine spusele
Sfantului Ioan de Kronstadt: ,,Dumnezeiasca Liturghie
este izvor de comuniune, de lumina si de sfintenie. Este
vietuire In rai, impreund-sedere cu Dumnezeu si cu
sfintii Lui”.

Apa cea vie a Ortodoxiei

In fiecare an pe 22 martie se celebreazi Ziua Mon-
diala a Apei, prilej favorabil de a se vorbi despre elemen-
tul esential care sustine viata si implicatiile sale atat de
complexe in existenta noastrd, despre necesitatea rati-
onalizarii consumului acesteia, amintindu-ne ca ceea



134 MIRIDE SI MERINDE

ce noua ni se pare o normalitate — sa ne bucurdm de apa
in orice imprejurare —, pentru multi semeni de-ai nostri a
ajuns, din pdcate, un lux. Societatea si insdsi viata nu
se pot concepe fira ap. In lipsa ei, pdmantul s-ar pre-
schimba in desert, taram al foametei si al secetei, unde
oamenii si animalele ar fi inghititi de pieire. Nimic nu
este mai grav in aceasta lume decat lipsa apei, ea fiind
datatoare de viata, intim legata de existenta omului si
de istoria sa. Sfantul Chiril al Ierusalimului spune ca
»apa este elementul constitutiv al tuturor lucrurilor”.
Daca lipsa apei inseamna pustiu, excesul aduce catas-
trofa. De-a lungul istoriei, milioane de vieti s-au stins
fie din prea putina apa, fie din prea multa. Asezari
omenesti, orase si state s-au ndscut si au disparut la
margine de apa. Civilizatii infloritoare si-au infratit
existenta cu numeroasele cursuri de apa pe malul ca-
rora omul a trait, a creat, s-a bucurat, a tanjit, a sperat, iar
apoi, desi s-a stins din aceastd lume, gustand din ,,apa
cea vie”, sufletul i s-a transformat intr-un izvor curgand
catre vesnicie.

Asadar sd poposim, chiar si pentru cateva clipe,
asupra acestui ,,sortiment” de apa. Ce este ,,apa vie” si ce
proprietati are? Termenul il intalnim nu doar in dum-
nezeiestile scripturi, ci si In unele creatii literare, ba
chiar in fizicd ori medicina.

In basmele populare roménesti, apa da putere per-
sonajelor principale, aflate in lupta cu zmeii, balaurii
sau alte fdpturi infricosatoare, simboluri ale raului. Buna-
oara, Praslea, protagonistul basmului Prdslea cel voinic
si merele de aur, izbuteste sa-1 invinga pe zmeu, dupd o
lupta crancend, numai ajutat de o tandra printesa de la



Intru lumina sirbitorilor 135

care primeste nu cine stie ce potiune cu proprietati ma-
gice, ci doar apa. La fel, in basmul popular Greuceanu,
personajul principal este salvat de corbul curajos care-i
aduce apa dulce, adica apa vie, asa incat Greuceanu
capdtd o fortd supranaturald si reuseste sa-1 bage pana
la brau in pgmant pe dusman. in Povestea lui Harap-Alb
scrisd de Ion Creangd, fata imparatului Ros repune capul
lui Harap-Alb la loc, il inconjura cu trei smicele de
madr, apoi il stropeste cu apa vie si atunci Harap-Alb
indatd invie. Ba in unele creatii literare apa apare drept
simbol al genezei, ca in basmul Fit-Frumos din lacrimad
scris de Mihai Eminescu. Ndscut prin minunea lui
Dumnezeu din lacrima Maicii Domnului, Fat-Frumos
va cunoaste, de fapt, doud nasteri divine: prima, a ve-
nirii pe lume din lacrima Fecioarei, iar a doua, din po-
runca lui Dumnezeu, Care regenereaza izvorul in
faptura omeneascd, la rugamintea Sfantului Petru. Mi-
hail Sadoveanu vorbeste chiar despre Impirditia apelor,
o lume tainica, unde apa grdieste, devine prietena si
sfetnic al omului. In Fantdna tineretii a lui Sadoveanu,
din izvorul de sub arcul stancii, cu o lumina de aur la
baza lui, serpuieste o apa blandd, din care, daca cineva
bea, redevine tanar. Iubirea de viata pamanteasca ne-
implinitoare a fericirii a determinat-o pe batrana Glafira
sd bea prea multa ap4d, astfel incat ea nu a revenit la
varsta tineretii, asa cum si-ar fi dorit, cila cea a copilariei,
pierzandu-si rostul vietii linistite de pana atunci. Fru-
moase scrieri avem in literatura romana! Unele contin
fine trimiteri la Invatatura Bisericii referitoare la apa
cea vie.

Stiinta a imprumutat din Sfanta Scriptura terme-
nul de apa vie. Apa cu un continut scazut in deuteriu



136 MIRIDE SI MERINDE

sau ,apa vie”, cum i se mai spune, este un adevarat
leac natural utilizat in tratarea de numeroase afectiuni si
este rezultatul muncii de aproape doud decenii a unor
tizicieni romani care au descoperit noi proprietati vin-
decatoare ale apei. La Institutul National de Cercetare-
Dezvoltare pentru Tehnologii Criogenice din Romania,
aceastd apd se produce inca din anul 1986. Descoperirea
a adus cercetdtorilor romani 5 medalii de aur si 3 de ar-
gint la saloanele de inventica de la Bruxelles, Geneva,
Londra si Budapesta. In prezent, este folosit la trata-
rea pacientilor in clinici din Ungaria, Japonia, SUA,
Germania si Romania.

Insa cheia ce ne deschide intelesul profund al notiu-
nii de apd vie ni-1 oferd cuvintele sfintelor scripturi.
Sfantul Apostol Ioan Il prezinti pe Duhul Sfant ca pe apa
cea vie. Lucrarea harului divin care deretica pacatele
omului prin cainta si devine izvor de sfintenie si de
fapte bune, aceasta este apa cea vie. Ea stavileste seceta
sufletului sdrac, prin apa Botezului si prin lacrimile
pocdintei, pentru a intretine apoi virtutile sfinte ale
vietii crestine. Apa cea vie este asadar simbol al harului
si un izvor de care se vor impadrtasi cei ce se vor invred-
nici de viata vesnicd, de imparatia cu Hristos in veci,
ale caror fapte vor fi scrise In cartea vietii (Ap. 21, 6).
Pesemne cd din acest izvor cerea bogatul nemilostiv
saracului Lazar ca sd-si inmoaie degetul si sad-i poto-
leascd vapaia focului din iad. Izvorul apei vietii nu poate
fi decat Dumnezeu Cel in Treime inchinat, numit si In-
ceputul si Sfarsitul a tot ce a creat El. Izvorul apei vii este
si Mantuitorul Hristos, precum fnsusi spune: ,Daca
inseteaza cineva, sa vina la Mine si sa bea. Cel ce crede



Intru lumina sirbitorilor 137

in Mine [...] rauri de apa vie vor curge din pantecele
lui” (In. 7, 37-38). Apa cea vie daruitd noud de Hristos
Domnul este in acelasi timp si cuvantul lui Dumnezeu
din Sfintele Evanghelii, o apa vie si pururea innoitoare
prin lucrarea Duhului Sfant.

De aceea, sd trudim fara a cunoaste odihnd, precum
fantanarii odinioard, care rascoleau maruntaiele pa-
mantului pentru un izvor de apa, si sa cautam apa cea
vie din cuvintele dumnezeiestilor scripturi sau revarsata
prin Sfintele Taine ale Bisericii, cici Insusi Domnul
nostru lisus Hristos ne incredinteaza ca ,,cel ce va bea
din apa pe care i-o voi da Eu nu va mai inseta in veac, ca-
ci apa pe care i-o voi da Eu se va face in el izvor de apa
curgatoare spre viatd vesnica” (In. 4, 14).

Lucrarea Duhului Sfant, o poezie a frumusetii

Rusaliile! Bucurie, emotie sfanta si belsug de har ne
coplesesc in chip fericit viata, caci este ziua trimiterii in
lume a Duhului Sfant spre a intemeia Biserica in chip
vazut, ca adunare a omenirii ce crede in Dumnezeu Fiul.
Ce face oare Duhul Sfant in lume si-n Biserica? Ne in-
vata dumnezeiestii Parinti ca strange neamurile in uni-
tatea credintei, adunand diversitatea la unitate in
interiorul vietii noastre biologice, inaugurand viata
vesnicd. Cincizecimea deschide vistieria vietii noi si
eterne, dovedind ca Duhul Sfant are rolul de a conferi
darurile mantuirii si de a ne ajuta la insusirea lor in mod
real si activ. Prin Duhul Sfant, Hristos ramane cu noi
pana la sfarsitul veacului. Dar nu numai atat: Duhul
Sfant sustine toata existenta de pe Pamant. Regnul ve-



138 MIRIDE SI MERINDE

getal si animal sunt tot opera Preasfantului Duh. Ori-
unde rasare viata se vadeste prezenta Duhului Sfant.
Dar, mai cu seamd, El sustine umanitatea, modelandu-L
pe Hristos in sufletele noastre, caci inainte era un vis-a-vis,
insa dupa Rusalii devine interior noud, coborand in
taina fiintei umane. Ca atare, omul duhovnicesc se zi-
deste tot prin lucrarea Duhului Sfant. De aceea, in Or-
todoxie orice slujba debuteaza prin rostirea rugdciunii
,Imparate ceresc...”, care cuprinde o adevérati teologie
despre persoana si lucrarea Duhului Sfant in Biserica
si in lume. Duhul Sfant apare numit ,,impérate ceresc”,
deoarece, asa cum pe Mantuitorul Il consideram , Im-
paratul cerurilor”, si Duhului Sfant i spunem astfel, pe
temeiul insusirilor Lui comune cu celelalte doua Persoane
ale Sfintei Treimi. Il mai numim ~Mangaietorul” si , Du-
hul Adevirului”, dupa cum o face Insusi Mantuitorul
in cuvantarea de despartire, adresata Apostolilor Sai
(In. 15, 26). Este numit ,Mangaietorul” pentru ca El
va lua locul Mantuitorului, Care S-a inaltat la cer, spre
a ramane cu cei ce vor crede in El pani-n veac. Il consi-
deram ,,Duhul Adevarului” fiindca El va marturisi
despre dumnezeirea Fiului. In rugaciunea amintit,
atotprezenta Duhului Sfant o arata cuvintele ,Care
pretutindeni esti”, precizandu-I-se apoi o altd insusire
personala: ,si toate le implinesti’, ceea ce inseamna ca
Duhul Sfant este trimis in lume de catre Mantuitorul
ca sa implineasca lucrarea de mantuire a neamului
omenesc, prin misiunea Sa sfintind umanitatea si in-
treaga creatie.

Asadar Duhul Sfant este Cel Care Il uneste pe
Hristos cu oamenii sau pe oameni cu Hristos. Duhul
cel Preasfant ne deschide catre Hristos, Care ne duce



Intru lumina sirbitorilor 139

la Dumnezeu Tatdl. Cu alte cuvinte, nimeni nu poate
deveni hristofor fard a ajunge mai intai pnevmatofor,
adica purtator de Duh. Aceasta relatie dintre Hristos si
Duhul Sfant o exprima in chip cu totul deosebit Sfan-
tul Simeon Noul Teolog prin imaginea soarelui ce-si
oglindeste razele intr-un potir cu vin: , degustarea aduce
credinciosului sanatatea si mantuirea. Prezenta Soare-
lui produce o trezire in sufletul credinciosului. Hristos-
Soarele se reflectd in sufletul pacdtosului, care gusta fe-
ricirea nespusa a iertarii si care se uneste cu Hristos
prin Duhul Sfant-vinul de viata datator. Soarele se
oglindeste in vin, iar vinul patrunde in intregime pe
cel care bea si care, indragostit de lumina soarelui, de-
vine «prietenul Soarelui» si Fiul iubit al Vinului”. Oda-
ta cu Sfintii Parinti marturisim ca Duhul plamadeste si
creste mai departe viata cea dumnezeiasca in Biserica,
creste Biserica Insdsi. Prezenta lui Hristos prin Duhul
Sfant in Biserica panad la sfarsitul veacurilor i-a facut pe
unii teologi sd vorbeasca despre o ,Cincizecime con-
tinua in Biserica”. Lucrarea Sfantului Duh in lume nu-I
apartine exclusiv Lui, cdci orice lucrare in lume este
opera intregii Sfinte Treimi, dar se savarseste de fiecare
ipostas intr-un mod propriu: porneste de la Tatal, se
realizeaza prin Fiul si se desavarseste prin Duhul Sfant.
Sfantul Maxim Marturisitorul ne lamureste in acest
sens: ,, Tatdl binevoieste, al doilea (Fiul) lucreaza El In-
susi, iar Duhul Sfant intregeste fiintial bunavointa Ta-
talui cu privire la toate si lucrarea Fiului, ca s fie prin
toate si in toate unul Dumnezeu in Treime”.
Teologul rus Paul Evdochimov a surprins foarte fru-
mos rolul prezentei si lucrarii Sfantului Duh in creatie, el



140 MIRIDE SI MERINDE

vorbind despre cea de-a treia persoand a Sfintei Treimi
ca despre Duhul frumusetii. Lucrarea Sa, ca Duh al fru-
musetii, este o poezie fara cuvinte. Evanghelia Duhului
Sfant rdmane una vizuala, contemplativd. Cand se
descoperd, este ,, degetul lui Dumnezeu” care zugraveste
icoana Fiintei cu Lumina necreata.

Deci Sfantul Duh duce la capat lucrarea Tatalui si
a Fiului: ,, Trimite-vei Duhul Tau si se vor zidi si vei Innoi
fata pamantului” (Ps. 103, 31), zice psalmistul. Dar lu-
crarea Sa legatd de actul creatiei nu se opreste aici, ci ea
continuad si dupa creatie, manifestandu-se, prin prezenta
Sa, In creaturi, cu precadere in om: , Nu stiti, oare, [...]
ca Duhul lui Dumnezeu locuieste in voi?” (I Co. 3, 16), zice
Apostolul neamurilor, lucru intarit si de Sfantul Ma-
xim Marturisitorul: ,Duhul Sfant nu este absent din nici
o faptura si, mai ales, din cele ce s-au Invrednicit de ratiune,
sustinand in existenta pe fiecare”. Vasazicd, scopul tri-
miterii Sfantului Duh in lume 1l constituie continuarea
operei de mantuire savarsite de Fiul lui Dumnezeu.

Cu bucurie, asteptand mangaierea si lumina Rusa-
liilor, sa nu uitam ca Sfantul Duh ne naste ca fii ai lui
Dumnezeu prin Taina Botezului, ne intareste in cre-
dintd prin Taina Mirungerii, ne curatd, ne spala de in-
tindciunea pdcatului prin Taina Pocdintei, ne mangaie
si ne ajutd sa purtdm suferintele si greutatile prin Taina
Sfantului Maslu, ne da pdrinti sufletesti prin Taina
Preotiei, sfinteste bucuriile casniciei prin Taina Nuntii
si, In final, ne uneste cu Hristos Domnul prin Taina
Euharistiei. Astfel, viata noastra pdmanteascad este ca-
lauzita de lumina harului Sfantului Duh.



Sfanta Marie, pentru noi, roaga-te!

Cat de vechi este cultul Maicii Domnului?

Cultul Preasfintei Nascdtoare de Dumnezeu debu-
teaza odatd cu urarea arhanghelului Gavriil, adresata
in timpul aratdrii de la Nazaret, cand i-a vestit ca va
naste pe Mantuitorul lumii: ,Bucura-te, ceea ce esti plind
de dar, Marie, Domnul este cu tine”. Elisabeta, mama
Sfantului Ioan Botezatorul, a cinstit-o si chiar ne-a in-
vatat cum s-o numim: ,Maica Domnului”. Pruncul
Ioan, aflat inca in pantecele maicii sale, ,,a saltat de bu-
curie” atunci cand Maria a vizitat-o pe Elisabeta. Man-
tuitorul Hristos, Fiul ei, a cinstit-o in chip deosebit,
tiindu-i supus si ascultator in vremea copildriei; mai
tarziu, la Cana Galileii, i-a implinit rugdciunea, savar-
sind minunea Inmultirii vinului doar la staruinta Maicii
Sale. In urma minunatei intAmpléri, Biserica a numit-o
pe Maica Domnului , rugatoare nebiruita”, adica nere-
fuzatd de Hristos, Domnul. Poporul a pretuit-o incd
din timpul existentei pamantesti a Fiului ei si Mantui-
torului nostru. O stim din spusele femeii anonime po-
menite In Evanghelia de la Luca: ,Fericit este pantecele



142 MIRIDE SI MERINDE

care Te-a purtat si fericiti sunt sanii pe care i-ai supt!”
(Lc. 11, 27). La auzul vorbelor femeii, Domnul a intarit
afirmatia ei: asa este (Maica mea este fericita). inség;i
Fecioara Maria a profetit: ,iatd, de acum ma vor ferici
toate neamurile”.

Aceasta preacinstire, mai intai intr-o forma discreta,
s-a manifestat public in decursul vietii Fecioarei Maria,
dar si la putina vreme dupa moartea sa. Furia evreilor
la aflarea proslavirii ardtate ei de soborul ce 1i insotea
sicriul catre mormant nu a insemnat o tulburare de
moment, ci 0 izbucnire a unei puternice invidii acumu-
late, caci cinstirea Preacuratei Maici nu le era straina.

Asadar cultul Maicii Domnului a existat in Biserica
chiar inainte de Sinodul III Ecumenic din anul 431 de
la Efes, cunoscand apoi o dezvoltare evidentd, dupa
cum ne invata Teologia rdsariteand. Bundoara, Sfantul
Dionisie Areopagitul, furnizand un important indiciu
despre un sentiment obstesc tuturor crestinilor din
epoca embrionara a Bisericii lui Hristos, spunea: ,Mar-
turisesc tnaintea lui Dumnezeu cd nu mi s-a parut lucru
de crezare ca, afara de Dumnezeu, sa mai fie cineva
plin de atata putere sufleteascd si de atata har dumne-
zeiesc. lau martor pe Dumnezeu ca, daca n-as fi avut
in minte si In inima nvatatura dumnezeiasca, as fi so-
cotit pe Fecioara ca pe adevaratul Dumnezeu si i-as fi
dat inchindciunea care se cuvine numai adevaratului
Dumnezeu, pentru ca mintea omeneasca nu-si poate
inchipui mai inaltd marire, cinste si frumusete sufle-
teascd decat aceea pe care am vazut-o eu”.

Prezenta dintru inceputurile crestinismului a cultu-
lui Maicii Domnului ne-o demonstreaza si reprezentarea



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 143

iconografica. O veche traditie, confirmata in scris din
secolul al VI-lea de catre Teodor Citetul, ne spune cd
sfantul Luca Evanghelistul a pictat mai multe icoane
inchipuind-o pe Fecioara Maria si cateva icoane ale
Domnului Hristos.

Ce-i drept, nu au ajuns pana la noi prea multe in-
formatii despre viata religioasa publica a crestinilor
din primele secole, din pricind cd ea se desfasura cu
precddere in mod tainic, ferit de ochii dusmanilor lui
Hristos, In catacombe ori case particulare, spre a se evita
prigoana persecutorilor. Icoanele au aparut in cata-
combe, sub formd simbolica si alegorica, precum pictarea
Mantuitorului in chip de miel sau de peste. De aceea,
chipul Domnului Hristos si al Sfintei Sale Maici nu se
intalnesc in aceasta perioada decat in legdtura cu anu-
mite evenimente deosebite din Noul Testament: Buna
Vestire ori inchinarea magilor. La inceputul secolului
al II-lea, Sfanta Fecioara este pictatd sub infatisarea
unei femei tinand pruncul in brate sau in alte situatii:
rugandu-se cu mainile intinse catre cer ori asezatd pe
un scaun. Cea mai veche dintre ele, descoperitd in ci-
mitirul Priscilei, dateaza de la jumadtatea secolului al II-lea;
Nascdtoarea de Dumnezeu apare aici asezata, cu Prun-
cul in brate, in apropierea ei aflandu-se profetul Isaia
cu ruloul profetiei sale in partea stangd, iar cu dreapta
ardtand o stea, ,marea lumind” pe care o prevazuse
(Is. 9, 1). O alta icoana din catacomba Sfintei Priscila,
provenind tot din secolul al II-lea, o reprezinta in mo-
mentul Bunei Vestiri, stand pe scaun, iar ingerul Gavriil
binevestind. Foarte veche se crede a fi si icoana Maicii
Domnului cu pruncul in brate din catacomba Sfintei
Agnese, originara probabil din secolul al IIl-lea.



144 MIRIDE SI MERINDE

Marturii despre cinstirea Preasfintei Fecioare inca
din primele momente de viata ale Bisericii ne ofera si
Sfintii Pdarinti. De exemplu, in epistolele Sfantului Ig-
natiu al Antiohiei (1107) se gasesc cinci texte unde se
afirma fecioria Maicii Domnului, iar Sfintii Iustin si Irineu
1i proclamd maternitatea divind, pururea fecioria si ro-
lul de noua Eva. Origen (1254) sublinia maternitatea ei
spirituala, iar Tertulian spunea ca , greseala pe care a
comis-o Eva crezand diavolului a reparat-o Maria prin
credinta ei in inger”. In viata Sfantului Tustin, martirizat
la sfarsitul secolului al II-lea, se mentioneaza rugdciunea
catre Sfanta Fecioara pentru a-i veni in ajutor. Acelasi
rol de ajutdtoare si mijlocitoare al Nascdtoarei de Dumne-
zeu reiese din rugaciunea Stantului Efrem Sirul, trditor
in veacul al IV-lea: ,Prea Sfanta Doamna, Maica lui
Dumnezeu, singura preacurata, sfinteste gandurile
mele, stdpaneste-mi simturile, pornirile, da-mi intelep-
ciune”, iar Sfantul Ambrozie al Mediolanului ne spune
cd fecioarele ce intrau in manastiri o luau ca pilda, con-
siderand-o chipul desavarsit al fecioriei.

Aceste succinte marturii despre cultul Maicii Dom-
nului confirma faptul cd autenticii crestini nu au uitat-o
nicicand pe Sfanta Fecioara Maria. Alaturi de Mantui-
torul Hristos, ea este prezenta nu doar in rugdciunile
personale, ci si In iconografie, in operele Sfintilor Pa-
rinti, In locasurile de inchinare si in spatiul liturgic al
Bisericii, dar, mai ales, in inimile credinciosilor.



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 145

Nasterea Maicii Domnului, aspecte istorice
si liturgice

Nasterea Maicii Domnului este prima sarbdtoare
din anul bisericesc, care incepe la 1 septembrie, dar si
prima zi de preacinstire a Nascatoarei de Dumnezeu
din cadrul acestuia. Incontestabil, Sfintii Parinti, care
au randuit aceasta praznuire, nu au avut la indemana
un certificat de nastere al Preanevinovatei. Ce-i drept,
dacd luam in calcul faptul ca in data de 9 decembrie se
proslaveste zamislirea Fecioarei Maria de catre Sfanta
Ana, atunci intelegem cd, dupad savarsirea celor noud
luni, fericita mama si-a purtat in brate darul indelung
asteptat. De ce luna septembrie si nu octombrie? Deoa-
rece septembrie, potrivit Indictionului bizantin, este
prima lund a anului bisericesc, iar, potrivit traditiei
vechi iudaice, acum Dumnezeu a inceput sa creeze lu-
mea. Or, prin Maica Domnului, care a nascut pe Man-
tuitorul nostru, lumea a fost recreata. Totusi, de ce s-a
stabilit sarbatoarea pe 8, iar nu in oricare alta zi a lunii
septembrie? Sfintii Parinti, inspirati de Duhul Sfant, au
fixat aceastd data spre a nu se uita nicicand de faptul
ca Maica Domnului reprezinta ,,usa” prin care Hristos
Dumnezeu, Cel vesnic de zile, a intrat in timp. Cartea
Apocalipsei ne vorbeste despre ziua a opta ca fiind
Vesnicia. Astfel intelegem de ce tocmai in ziua de 8 s-a
hotdrat proslavirea Nasterii Maicii Domnului.

Stantul Andrei Criteanul considerd sarbatoarea
drept debut pentru celelalte zile sfinte: ,, Aceastd zi este
pentru noi inceputul tuturor zilelor sfinte. Cele sterpe
si maicile, dantuiti; Indrazniti si sdltati cu bucurie, o,



146 MIRIDE SI MERINDE

voi, cele neroditoare: cdci iatd, cea fara de fii si stearpa
pe Nascatoarea de Dumnezeu a odraslit”. Mai trebuie
precizat un aspect foarte important, accentuat de Sfintii
Parinti atunci cand au facut referire la nasterea Preane-
vinovatei Maria. Desi loachim si Ana au dus o viata
virtuoasa, ei au ramas supusi pacatului stramosesc, iar
Fecioara Maria, copilul lor, a mostenit pacatul origi-
nar, cu toate urmarile lui, pana in clipa zamislirii Man-
tuitorului Hristos. Acordul dat de Fecioara aleasa spre
a-L naste pe Izbavitorul lumii prin acel , fie” a adus si cu-
ratirea de pacatul stramosesc, ea izbavindu-se de acesta
prin lucrarea Duhului Sfant.

Desi evenimentul nasterii Nascdtoarei de Dumnezeu
ramane cu totul deosebit, Evangheliile il tin sub tacere;
in schimb, surprinzator, relateazd detaliat nasterea celui
ce L-a botezat in apele Iordanului pe Hristos, Mantui-
torul lumii. Pe 1anga marturiile patristice despre za-
mislirea si nasterea Fecioarei Maria, care completeaza
aparenta omisiune a Sfintei Scripturi, Evangheliile apo-
crife mentioneaza, chiar daca nu foarte amanuntit,
evenimentul. Bundoard, Protoevanghelia lui Iacob gla-
suieste: ,,dupa noud luni Ana a nascut. $i a intrebat-o
pe moasa: «Ce am adus pe lume?» Iar moasa i-a raspuns:
«O fatd». Si a zis Ana: «Sufletul meu a fost astdzi prea-
madrit». Sia culcat pruncul in leagdn... sii-a pus numele
Maria”. Termenul de ,,apocrif” este sinonim cu cel de
,necanonic”, , primejdios”, ,,dubios”. Desi nu le putem
considera veridice, prin vechimea lor, ele contin totusi
date istorice importante, preluate, in parte, din Tradi-
tia Bisericii, devenind astfel , expresia livresca” a unor
aspecte din Sfanta Traditie. De altfel, chiar unii Sfinti



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 147

Parinti au cunoscut si folosit texte apocrife in unele
omilii. Nutrim convingerea cd, luminati de Duhul
Sfant, ei au facut selectia corecta, alegand si utilizand
doar informatiile demne de retinut.

Cat priveste locul nasterii Fecioarei Maria, parerile
sunt impartite. Epifanie monahul credea ca nasterea s-ar
fi petrecut in Nazaret, cetatea de obarsie a lui Ioachim,
idee Impartasita si de Sfantul Ioan Gura de Aur. Sfantul
Chiril al Alexandriei socoteste ca loc de nastere Betlee-
mul, locul de obarsie al Anei, iar Sfantul Sofronie
avanseazd ipoteza potrivit careia Ana ar fi ndscut la Ieru-
salim. Acelasi lucru il sustine si Sfantul loan Damas-
chinul: el afirma ca Maria ,,se naste in casa lui Ioachim,
care se gdsea langa poarta oilor, si este adusa la templu”.
Parerea Sfantului Sofronie o intdreste oarecum existenta
unei biserici inchinate Sfintei Ana, zidite in proximita-
tea Scaldatorii Oilor, deci In cetatea Ierusalimului.

Din punct de vedere istoric, sarbdtoarea s-a fixat
cu prilejul sfintirii unei biserici la Ierusalim de cdtre
impéréteasa Eudoxia, la inceputul secolului al V-lea,
intre anii 431 si 451, deci intre cele doua sinoade ecu-
menice, cele de la Efes si Calcedon, care au dezbatut si
clarificat problema mariologica. Traditia spune ca la-
casul s-a ridicat pe locul casei Sfintilor Ioachim si Ana,
deci acolo unde s-a n&scut Maria, Prunca. In Apus,
praznicul Nasterii Maicii Domnului a fost introdus
mai tarziu, pe timpul Papei Sergiu I (687-701). Daca la
inceput sdrbatoarea se tinea cu precadere in Ierusalim,
dupa secolul al V-lea celebrarea s-a generalizat in tot
Rasaritul. De remarcat ca sarbatoarea Nasterii Fecioa-
rei Maria o regdsim si in calendarul coptilor egipteni,



148 MIRIDE SI MERINDE

la 9 mai, dar si la iacobitii sirieni. Prezenta celebrarii ei
in Biserica coptd arata faptul cd la Ierusalim crestinii o
tineau Inainte de Sinodul al IV-lea, cici se stie ca, dupa
momentul Calcedon, eterodocsii copti nu au mai im-
prumutat nimic de la Biserica Ortodoxa.

In legatura cu originea slujbei, in secolul al 6-lea
Sfantul Roman Melodul a compus condacul si icosul
praznicului, cantdri folosite pana astdzi in cult de catre
Biserica Rasariteana. Probabil cd ambii autori au prelu-
at informatii din lucrarile Fericitului leronim sau chiar
din unele scrieri apocrife. Cantarile sarbatorii au fost
imbogdtite cu doua canoane alcatuite, peste doua seco-
le, de Ioan Damaschinul si Andrei Criteanul. Compuse
in plina perioada iconoclastd, cand si cultul Fecioarei
Maria ajunsese sub semnul indoielii, ele se constituie
intr-o puternica marturie a evlaviei fata de Maica
Domnului.

Praznicul Nasterii Maicii Domnului
in amintiri si cifre

Fiecare sdrbdtoare a Maicii Domnului are specifi-
cul si randuiala ei. M-as bucura sd ma gasesc in asenti-
mentul cititorilor acestor randuri afirmand ca sta in
puterea fiecaruia dintre noi sa ne apropiem de unul
din praznicele Nascatoarei de Dumnezeu, legand anu-
mite momente ale existentei noastre, neuitate impli-
niri, bucurii si, de ce nu?, chiar clipe mai cenusii, de
aceste sarbatori, zile cu sfinte bucurii din calendarul
nostru ortodox.



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 149

Am auzit adeseori expresii de felul: ,La Adormirea
Maicii Domnului se implinesc 7 ani de cand s-a mutat
in vesnicie bunica”. Altadata, cineva, nascut la 1 oc-
tombrie, glasuia: ,, Acoperamantul Maicii Domnului
mi-a devenit o sarbatoare de suflet, caci este ziua mea
aniversara”. Am cunoscut o persoand deosebitd, care a
vazut lumina zilei chiar pe 8 septembrie, de Nasterea
Maicii Domnului. Spre a marca fericita coincidenta,
obisnuieste a zice: , Am scancit odata cu Prunca Maria,
iar buna mea mama poartda numele binecuvantatei
maici Ana, cea care a purtat-o in pantece pe Fecioara
Maria”. Iata cum multi dintre noi isi leaga existenta de
cea a Maicii Domnului, raportand evenimente, intam-
plari la viata Imparatesei celei alese.

Copil fiind, praznicul Nasterii Maicii Domnului I-am
asociat cu pregadtirile pentru scoald. Mirosul specific al
ghiozdanului nou ori al rechizitelor cumparate de pa-
rinti — dupd indatinata randuiala — mie si fratilor mei ne
vestea cd vacanta mare s-a apropiat de epilog si ca tre-
buie sa ne pregatim sa iIncepem noul an scolar.

Inainte de asta insd, la noi in comuna — Erbiceni, ju-
detul lasi —, sdrbatoarea de la debutul anului bisericesc,
inchinata Celei alese dintre toate neamurile, avea o
stralucire aparte. Fiindcd una din bisericile comunei isi
serba hramul, cu prilejul acesta, undeva, la o margine
de sat, se organiza un fel de serbare campeneasca, posi-
bilitate pentru noi, neastamparatii tanci, sa imploram
parintii sa ne implineasca multe sclifoseli. Gospodarii
isi vindeau din roadele campului, tinerii se prindeau
in hord, iar noi, cei mici, nu ne mai dadeam dusi de la
tarabele cu dulciuri ori jucarii.



150 MIRIDE SI MERINDE

Cu tot alaiul si veselia acelui moment sarbatoresc,
imi amintesc cu nostalgie ca mama ori bunica gaseau
cu anevoie in gradinita cu flori cateva fire proaspete
pentru a impodobi icoana la praznicul Nasterii Mariei.
In afara de melancolicele crizanteme sau dumitrite, cele-
lalte flori, candva vesele, ajunsesera ruginite si posomo-
rate. Era timpul cand neguri fine se intindeau dimineata
pe podisul de la marginea satului, iar amurgurile, sfar-
sindu-se in culoarea rumenului, scaldau catunul intr-o
lumind odihnitoare. Dealurile zgribulite si golase,
campuri ce odinioard pareau un adevdrat covor verde,
acum, la inceput de Rapciune, stateau zdrentuite si os-
tenite dupa caldurile toride din vara, asteptand ploile
binecuvantatului anotimp al culorilor. Frunzisurile
vestede oftau adanc sub calcaiele timpului ce se depana
discret. Era semnul venirii incontestabile a toamnei, cu
sarbdtorile si bucuriile impamantenite.

Revenind la sarbatoarea inchinata venirii pe lume
a ,Celei mai inalte decat cerurile”, mi se pare interesant
sa deslusim intelesurile tainice ale zilei sale de nastere.
Neindoielnic, Sfintii Parinti nu au avut la indemana
vreun opis care sa probeze evenimentul. Totusi, de ce s-a
fixat praznicul Nasterii Mariei pe 8, iar nu pe 9 ori pe 7
septembrie? Intelesul tainic al cifrelor pare si ne dez-
valuie aparenta nedumerire. Dumnezeiestii Pdarinti, in-
spirati de Duhul Sfant, au statornicit aceasta zi spre a
ne aminti mereu ca Maica Domnului este usa prin care
Hristos Dumnezeu, Cel vesnic de zile, a intrat in timp.
Cartea Apocalipsei ne vorbeste despre ziua a opta ca
fiind Vesnicia. Astfel intelegem de ce tocmai aceasta zi
s-a stabilit pentru a proslavi Nasterea Maicii Domnului.



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 151

Asa ne explica la una din orele de curs Preafericitul Pa-
rinte Patriarh Daniel, pe atunci Intai-stitatorul Mitropoliei
Moldovei si Bucovinei, dar si profesor de Teologie dog-
maticd si pastorala la Facultatea de Teologie ,, Dumitru
Staniloae” din Iasi.

Trebuie sd recunosc ca m-a captivat o asemenea per-
spectiva a sarbatorii. De aceea, am mai cdutat si alte ar-
gumente in sprijinul afirmatiei ca intre matematica si
teologie exista numeroase puncte convergente. Bundoara,
stiinta cifrelor utilizeazd, inspirata din teologie, cred,
simbolul cifrei ,8”, dar rasturnat, pentru notiunea de
infinit, care se pare ca i-a preocupat pe ganditori din cele
mai vechi timpuri. In cartea Floricii T. CAmpan, Dum-
nezeu si matematica, autoarea se opreste asupra notiunii
de infinit, incercand o analogie cu mdretia si existenta lui
Dumnezeu.

Peste toate insd, praznicul Nasterii Maicii Domnului
ne oferd binecuvantatul prilej de a ne spori rugaciunile
catre Preacurata Fecioarda Maria, ca sa ne cuprinda in
dragostea si binecuvantatele-i brate, precum L-a purtat
pe iubitul ei Fiu.

Acoperamantul Maicii Domnului, lumina
lind a toamnei

Luna lui Brumdrel debuteaza cu o frumoasa sarba-
toare Inchinatd Fecioarei Maria — Acoperamantul Maicii
Domnului — menitd parcd sa roureze curgerea anotimpu-
lui culorilor cu a Nascatoarei de Dumnezeu necontenita
ocrotire. Evlavia poporului dreptcredincios fata de



152 MIRIDE SI MERINDE

sdrbatoarea din prima zi a lui octombrie s-a intensifi-
cat de-a lungul veacurilor, incat astdzi apare trecuta in
calendar cu rosu, ajungand astfel o sarbatoare cu tinere.

Din punct de vedere istoric, celebrarea ne aminteste
de o minune petrecuta in biserica Nascatoarei de Dum-
nezeu din cartierul Vlaherne al capitalei Imperiului Bi-
zantin, Constantinopol, chiar pe 1 octombrie, anul 911,
in vremea domniei bazileului Leon al VI-lea. Potrivit
traditiei, Sfanta Fecioara Maria s-a aratat in slava cereasca
Sfantului Andrei cel nebun pentru Hristos si ucenicu-
lui sdu, Epifanie. Cei doi cuviosi au avut aceasta vede-
nie dupa o priveghere de toata noaptea savarsita in
biserica din Vlaherne, ctitoria Impéaratesei Pulheria si a
sotului ei, Marcian. Dupa finalizarea dezbaterilor Si-
nodului IV Ecumenic de la Calcedon, cei doi imparati
au ridicat in cinstea Maicii Domnului maretul locas
numit Panaghia, iar la sfintire au primit de la Patriar-
hul Iuvenalie al Ierusalimului un odor de mare pret ce
a apartinut Ndscatoarei de Dumnezeu: cinstitul ei
Acoperamant sau omoforion. Valul, numit si maforion,
era o tesatura lunga, acoperind capul si trupul femeilor
pana la genunchi; in Orient, vesmantul respectiv apar-
tinea fecioarelor consacrate, fiind purtat, desigur, si de
Maica Domnului in timpul vietuirii sale pamantesti.

Biserica si nepretuitul acoperamant al Maicii Dom-
nului au jucat un rol important in istoria catorva secole
a capitalei Bizantului. Potrivit traditiei, Maica Domnu-
lui, prin cinstitul ei omofor, a apdrat Constantinopolul
de o sumedenie de primejdii majore, printre care nava-
lirile mai multor popoare ce ravneau sa ia in stdpanire
Noua Romd, dupa cum fusese supranumita capitala
Imperiului Roman de Rasarit.



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 153

Avand o deosebitd evlavie fata de Acoperamantul
Maicii Domnului, mult norod se indrepta catre biserica
din Vlaherne a Nascatoarei ca sa-i multumeasca pentru
necontenitele-i binefaceri. Asa s-a Intamplat si in acea
memorabild noapte de 1 octombrie 911, cand biserica
se umpluse de credinciosi veniti sa-i Inalte cantari de
lauda Preasfintei. Dupd indelungi rugdciuni, Sfantul
Andrei si ucenicul sau Epifanie au vazut-o pe Nasca-
toarea de Dumnezeu cd a intrat in biserica si, ingenun-
chind, s-a rugat stdruitor pentru lume, incat lacrimile 1i
siroiau pe luminata-i fata. Sfarsindu-si ruga, s-a ridicat,
apoi a desfdcut stralucitorul sdu Acoperamant si, des-
tasurandu-1 cu o impunatoare maretie, l-a tinut intins
cu mainile sale neprihdnite, acoperind cu el intreg po-
porul aflat la priveghere.

Grecii au pastrat vie amintirea minunatei aratari a
Nascatoarei de Dumnezeu din biserica Vlaherne, cu pre-
cadere In mediul monahal, mai ales in Sfantul Munte
Athos. Ins3, incepand cu 1952, sarbatorirea Acopera-
mantului Maicii Domnului s-a mutat pe 28 octombrie,
ca sd comemoreze astfel respingerea atacului italian
asupra Greciei de la 1940, din cadrul luptelor ultimei
conflagratii mondiale, reusita atribuitd Nascdtoarei de
Dumnezeu.

In traditia slavi, sarbitoarea s-a tinut cu adanci
evlavie incd din secolul al XII-lea. Slujba zilei a com-
pus-o, surprinzdtor, nu un calugar, ci un mirean, printul
Andrei Bogoliubov (cel iubitor de Dumnezeu), care a si
ctitorit un maret locas de cult in cinstea Acoperaman-
tului Maicii Domnului, cunoscut sub numele de Cate-
drala Acoperdmantului (de pe raul Nerl, din localitatea



154 MIRIDE SI MERINDE

Bogoliubovo, Rusia), inclus actualmente in patrimo-
niul mondial UNESCO. Deoarece a aparat Ortodoxia
cu pretul vietii sale, Biserica Rusa l-a trecut pe Andrei
Bogoliubov in randul sfintilor, pomenindu-1 in fiecare
an pe 4 iulie.

In spatiul romanesc, sirbitoarea Acoperdmantului
Maicii Domnului, numitd popular Pocrov (de la termenul
slav , pocrov”, cu semnificatia de ,acoperdmant”), a
patruns pe filierd ruseasca, inrdddacinandu-se in constiinta
Bisericii strabune. Vechimea ei ne-o confirmad si numele
primei zile din octombrie a calendarului popular: , pro-
coava”. O straveche Insemnare ne spune cd, pe la 1483,
in Moldova se tradusesera din ruseste slujba si acatistul
Sfantului Acoperamant. Am putea lega importantul
eveniment din viata bisericeasca de la noi de un altul,
petrecut in familia Binecredinciosului Stefan cel Mare si
Sfant: pe la anul 1481, Elena, una dintre fiicele voievo-
dului, s-a casdtorit cu tareviciul Ioan cel Tanar, fiul ta-
rului Ioan Vasilievici al Ill-lea. Se pare ca Olena, cum fi
spuneau rusii, impresionatd de evlavia noii sale familii
fata de Acoperamantul Mariei, a adus acasa aceasta ev-
sevie, determinandu-i pe clericii din Moldova sa traduca
slujba si sd tina ziua.

Asadar, incd din a doua jumdtate a secolului al XV-lea,
romanii au facut cunostinta cu omoforul Nascatoarei
de Dumnezeu si nu s-au mai putut desparti de el, simtind
cu adevarat ca , proprietara” lui nu conteneste sa-i
proteguiascd. Drept dovada stau numeroasele manas-
tiri, schituri sau biserici de enorie cu hramul pe 1 oc-
tombrie. Evlavia binecredinciosilor crestini fata de
milostivirea Maicii Domnului, aratata prin Sfantul ei



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 155

Acoperamant, a transformat ziua de 1 octombrie intr-o
zi cu tinere, adaugand-o celorlalte sarbatori mariale
atat de iubite de romani.

In multe locasuri de cult de pe cuprinsul pamantului
romanesc, in orase, in catune indepartate ori in aseza-
mintele cenobitice, poporul cel iubitor de sfintenie se
adund ca sa proslaveasca ziua inchinatd Maicii Preacurate
si, mai ales, spre a-i multumi ca nu conteneste a se ruga
pentru noi, ocrotindu-ne pe toti cu mila si iubirea sa.
Condacele si icoasele Acatistului Acoperamantului
Maicii Domnului sunt rourate de slava smereniei Prea-
sfintei, rezonand intens in inimile noastre, facand ca
dragostea si preacinstirea fati de Impariteasa Ceruri-
lor sd se contopeasca in chip tainic, spiritual, ajutandu-ne
sd ne legdm viata si mantuirea de Maica Preacurata, care
ne vegheaza tuturor drumul citre Imparatia Cerurilor.

Sa praznuim asadar ziua, aducand Preasfintei Nas-
cdtoare de Dumnezeu cantari de lauda, multumindu-i
pentru prea marea ei milostenie aratata neamului cres-
tinesc si cu tot dinadinsul s-o rugam ca, acum si intot-
deauna, cu milostivire s ne acopere pe noi cu Sfantul
sdu Acoperamant.

Sarbatoarea Vovideniei, aspecte liturgice
si istorice

Intrarea Maicii Domnului in Templu sau Vovidenia
este prima sarbatoare cu tinere de la debutul Postului
Nasterii Domnului. Acest praznic, alaturi de cel al
Nasterii Maicii Domnului si de proslavirea Stantului



156 MIRIDE SI MERINDE

sau Acoperamant, constituie ,troita” de toamnad a sar-
batorilor inchinate celei mai tnalte decat cerurile.
Sinaxarul zilei ne instiinteaza: ,,Cand a fost de trei
ani, Prunca Maria a fost luata de pdrintii ei si au dus-o
ca in ziua de astazi la Templu. $i plinindu-si fdgaduinta
au afierosit pe fiica lor lui Dumnezeu, Celui Ce le-a daru-
it-0”. La fel ca majoritatea sarbatorilor inchinate Nas-
catoarei de Dumnezeu, Intrarea in bisericd nu isi are
fundamentul in Sfanta Scriptura. Cu toate acestea, nu-
merosi Sfinti Pdrinti fac referire la ea. De exemplu,
Sfintii Grigorie al Neocezareii, Atanasie al Alexandriei,
Grigorie al Nyssei, Dionisie Areopagitul, Maxim Mar-
turisitorul si Simeon Metafrastul amintesc de existenta
acestui moment din viata copilei Maria. Sfantul Grigorie,
fratele marelui Vasile, atesta sarbatoarea inainte de se-
colul al IV-lea, iar Sfantul Andrei Criteanul, traitor in
veacul al VII-lea, prezinta chiar modul in care prunca
locuia in Templul din Ierusalim. Sfantul Maxim preci-
zeaza ca numai dupa ce a trecut de varsta prunciei si a
implinit trei ani, fericitii ei parinti au dus-o la Templu
,si acolo au Inchinat-o lui Dumnezeu, asa dupa cum Ti
fadgaduisera inainte de nasterea ei”. Sfantul Ioan Da-
maschinul aminteste in treacat despre eveniment: Maria
,,se naste in casa lui Ioachim, care se gdsea langa poarta
oilor si este adusa la Templu”. Acelasi lucru il mentio-
neazad si Sfantul Grigorie Palama, doar cd el precizeaza si
varsta copilei afierosite lui Dumnezeu. Sinaxarul mare
ne ofera o serie de detalii asupra momentului aducerii
la Templu. Inainte de ceremonialul propriu-zis, parin-
tii loachim si Ana au schimbat copila din hainele de
cdlatorie In cele pregatite special pentru aceasta ocazie,



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 157

apoi s-au indreptat cdtre sfantul lacas insotiti de alaiul
tinerelor purtand faclii aprinse; la urcarea celor 15
trepte, in chip miraculos, Maria le-a pasit fard a primi
nici un ajutor.

In mod firesc, despartirea de un copil aduce tristete
in sufletele parintilor. In cazul de fata, dupa ce Ioachim
si Ana s-au rugat peste 50 de ani pentru zamislirea unui
prunc si dupa ce au dobandit-o, trebuiau s-o inchine
Domnului, implinind astfel fagaduinta facuta. Slujba
sdrbatorii surprinde o alta atitudine: cei doi parinti, in-
suflati de Duhul Sfant, au inteles menirea odraslei lor
si de aceea ,, Ana cea fara prihand s-a bucurat, ca o maica
ce a adus lui Dumnezeu dar de mult pret in Templu. Si
Ioachim impreund cu dansa praznuieste bucuros”.

Ceremonialul inchinarii unei fecioare Templului
impresiona prin fastul aparte. Prunca trebuia inves-
mantata in straie albe, sosea insotita de un alai de fete
apropiate ei ca varsta, care purtau in maini faclii aprinse.
Intre curtea ,heamurilor” si incinta ,,Sfintei” exista o
scara cu 12 trepte, dupa unii, simbolizand numarul se-
mintiilor lui Israel, iar dupa altii, cu 15 trepte, dupa nu-
madrul Psalmilor 119-133, cunoscuti drept cei ,, 15 Psalmi
ai treptelor”. Pe treapta de sus, ultima, se gasea montat
un prag de argint pe care nimeni nu avea dreptul sa calce,
nici chiar arhiereul. Pana la baza treptelor, cea consa-
crata venea Insotitd de alai, dar urcusul lor copila il facea
neajutata de nimeni, ca semn ca de bunavoie se afiero-
seste lui Dumnezeu. Ajunsa pe ultima treapta, arhiereul
o lua in brate si o trecea pragul de argint fara a-1 atinge.
Din acel moment, fata era considerata consacrata lui
Dumnezeu.



158 MIRIDE SI MERINDE

Sfantul Maxim vede in acest ceremonial implinirea
unei profetii a lui David Impératul, stramosul dupa
trup al Mariei: ,, Aduce-se-vor impératului fecioare in
urma ei, prietenele ei se vor aduce tie” (Ps. 44, 16). Cat
priveste perioada petrecutd de tanara Maria in Templu,
Sinaxarul ne ldmureste: , Fecioara a rdmas in Templu ca
la doisprezece ani, hranindu-se cu hrana cereasca de
catre Arhanghelul Gavriil. Invrednicindu-se si dum-
nezeiestii aratari, pana s-a apropiat vremea dumneze-
iestii Bunei Vestiri si a descoperirilor celor ceresti si mai
presus de fire care i s-au aratat ei”. Pana la sosirea acelui
binecuvantat moment, Maria ,,necontenit se ocupa, sub
supravegherea fecioarelor in varsta, cu lucrul de mana,
cu citirea Sfintei Scripturi si indeosebi cu rugdciunea”.

Referitor la instituirea praznicului si istoria slujbei,
majoritatea liturgistilor considera ca Intrarea in Templu
a Fecioarei Maria este cea mai recenta sarbatoare mariala,
avand originea in Ierusalim, pe la sfarsitul secolului al
VI-lea, cand, pe 21 noiembrie, s-a facut sfintirea unei mari
biserici construite de Imparatul Justinian 1ang3 ruinele
templului. Deoarece exista inca o biserica, mai veche,
inchinata tot Nascatoarei de Dumnezeu, cea sfintita in
anul 543 s-a numit , Biserica Sfanta Maria cea noua”,
tiind dedicatd momentului aducerii Fecioarei Maria la
Templu. In cetate, in pofida disputelor mariale persis-
tente, cultul Nascatoarei de Dumnezeu se afla in plind
expansiune. De aceea, noua zi de celebrare a celei pline
de har s-a raspandit in tot Orientul, generalizandu-se
pana la sfarsitul secolului al VII-lea. Sfantul Andrei
Criteanul da marturie despre modul tinerii sarbatorii
la Ierusalim, in timp ce Sfintii Gherman (1733) si Tara-
sie (1806) rostesc omilii cu acest prile;j.



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 159

In ceea ce-1 priveste pe autorul slujbei, Mineiul nu
specifica decat la stihirile Stihoavnei ca ar fi , facere al
lui Gheorghe din Nicomidia”; cele doud canoane ale
Utreniei 1i au ca autori — primul, pe monahul Gheorghe,
probabil, acelasi, din Nicomidia, iar cel de-al doilea, pe
monahul Vasile. Este interesant sa remarcam ca multe
din cantarile sdrbatorii fac adesea trimitere la imaginea
Templului, familiarizandu-ne cu scopul tainic al pre-
zentei Mariei acolo: ea Insdsi se pregdtea pentru a deveni
Templu preacurat al Mantuitorului lumii, realitate
confirmata si de una din Sedelnele Utreniei: ,Mai inainte
de zamislire curata, te-ai sfintit lui Dumnezeu si, nas-
candu-te pe pamant, te-ai adus acum Lui dar, plinind
tagaduinta pdrinteasca, si in dumnezeiescul Templu,
ceea ce esti dumnezeiasca Bisericd, cu adevarat din
pruncie daruita fiind, curatd, cu faclii luminoase te-ai
aratat lacas Luminii neapropiate si dumnezeiesti”.

Icoana praznicald a urmat evolutiei liturgice a sar-
batorii, fiind cunoscuta inca din secolele VIII-IX. Se
crede ca o prima icoana cunoscutd, suprinzand momen-
tul ducerii la Templu a Maicii Domnului, ar data de la
inceputul secolului al IX-lea, provenind dintr-o biserica
rupestra din Capadocia. Reprezentarea iconografica o
infdtiseazd pe Maria condusa de parintii ei, dar si de
alaiul fecioarelor cu faclii aprinse, intreg cortegiul in-
dreptandu-se citre Templu. Scena intalnirii dintre prunca
Maria si arhiereul Zaharia se petrece in interiorul curtii
Templului, amanunt indicat de valul rosu pictat dea-
supra cladirilor. In fata usilor ,Sfintei” apare zugravit
arhiereul Zaharia, cu mainile intinse, pentru a o primi pe
prunca Maria, cea care intrd n Templu spre a se pregati



160 MIRIDE SI MERINDE

ca ea insdsi sa devina , templu” al prezentei lui Hristos
in lume.

In spatele celei consacrate sunt pictati Dreptii
Ioachim si Ana, ei insotindu-si fiica, aldturi de un grup
de copile ce poarta in maini faclii aprinse. In registrul
superior, icoana infdtiseaza o imagine din viata Mariei In
Templu. Ea se afld sub un baldachin frumos impodobit,
stand de vorba langa Sfinta Sfintelor cu un trimis dum-
nezeiesc, cel mai probabil Sfantul Arhanghel Gavriil,
care-i aduce, potrivit Sinaxarului, hrana cereasca.

De mana cu prunca Maria prin Templu

La o saptdamana dupa inceperea Postului Nasterii
Domnului sdrbatorim Intrarea in Biserica a Fecioarei
Maria. Inteleptii nostri stribuni au numit ziua ,,ovidenie”,
de la slavul BBeaenme, care ar insemna ,,a introduce, a
tacilita accesul cuiva”. Prilej de bucurie si tresaltare
duhovniceascd. Totusi, pe langa lumina sarbatorii,
praznicul de la sfarsitul toamnei inchinat Ndscatoarei
de Dumnezeu contine aspecte mai putin cunoscute. Ce
credeti, le-a venit usor Sfintilor Ioachim si Ana sa se
desparta de unica si dorita lor fiicd? Frumusetea, can-
doarea, nazdrdvaniile pruncului se vadesc mai clar
dupa doi ani. Tocmai In aceasta perioada ei au trebuit
sd renunte la satisfactia de a-si vedea copila crescand
in cdminul lor pentru a o duce la Templu. Au pus im-
plinirea fagaduintei mai presus de propria lor fericire.
Tind sa cred, omeneste gandind, ca indeosebi Ana, ca
orice mamyg, a suferit. Dar suferinta i s-a transformat in
bucurie, caci Duhul Sfant le-a luminat rosturile sederii in



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 161

locasul dumnezeiesc a binecuvantatei lor pldamade, Maria.
Chiar asa, ce cdauta o copila de doar trei ani la Templu?
Stim din viata Preasfintei Ndscatoare de Dumnezeu cd
parintii ei au ajuns la varsta inaintatd fdra a dobandi un
urmas. Dupd multe lacrimi, dupa rugdaciuni staruitoare,
Dumnezeu S-a milostivit asupra incercatei familii, iar
Ana a zamislit-o pe Maria. Dar inainte de a se petrece mi-
nunea, cei doi au fagaduit ca, de le va fi auzitd si Implinita
dorinta, vor inchina Domnului copilul, ducandu-1, dupa
traditie, la Templul din Ierusalim.

Potrivit istoricilor, locasul de cult avea alaturi un
fel de anexe cu vreo noudzeci de camere, dispuse pe
trei nivele. O latura a cladirii o ocupau copilele aduse
spre slujba lui Dumnezeu, pana la varsta cand deve-
neau capabile si-si intemeieze o familie. In palierul ur-
mator locuiau vaduvele si fecioarele varstnice care
ingrijeau de Casa Domnului, fagaduind a-si pazi curatia
pana la sfarsitul vietii, iar In alta parte a dependintelor
trdiau sacerdotii si erau cazati pelerinii. Fecioarele
varstnice le luau in ascultare si instruire pe cele tinere:
le invatau sa se roage, sd citeascd dumnezeiestile scrip-
turi, deprinzandu-le, de asemenea, cu rucodelii, adica
lucrul mainilor: confectionarea ori impodobirea ves-
mintelor. Doar pentru aceste motive Maria si-a parasit
casa tatalui ei, schimband-o cu cea a Tatalui Ceresc?
Preabuna sa mama o putea educa mai bine ca nimeni
altcineva, caci a dorit-o nespus, a purtat-o in pantece, a
alaptat-o, i-a vegheat somnul si fiecare suflare. Prezenta
micutei in Templu avea o altd menire, mult mai inalta,
inteleasda duhovniceste de batranii ei parinti, prin in-
spiratie divind. Altfel nu putem pricepe de ce si-au in-
credintat odorul unor strdini. Care dintre mamele ce



162 MIRIDE SI MERINDE

vor citi aceste smerite randuri s-ar Incumeta sa-si lase
odrasla preaiubita, la doar trei anisori, intr-o manastire,
sd fie crescuta de niste maici? Nu incape vorba ca mo-
nahiile nu ar fi capabile de aceasta (ba unele chiar slu-
jesc in orfelinate ori azile, cu deplind dragoste), ci ne
referim aici la capacitatea mamei dispuse la o astfel de
jertfa. Totusi Ana a avut tdria s-o facd. De ce? Duhul
Sfant a lamurit-o pe ea, dar si pe noi. Fecioara Maria
trebuia adusa ca sa stea in Casa Domnului, deoarece
atat Templul din Vechiul Testament, cat si Maica
Domnului infatiseaza taina intruparii Mantuitorului
Hristos. Templul din Ierusalim era imaginea zidita a
tainei venirii Izbavitorului in lumea pamanteand, fapt
invederat de cuvintele Domnului, rostite inainte de
moartea Sa pe Cruce: ,ddramati acest templu si eu in
trei zile il voi rezidi”, prin care nu Se referea la templu
ca zidire, ci la trupul Sau. Asadar, relatia tainica dintre
templu, ca spatiu al locuirii lui Dumnezeu pe pamant,
si trupul lui Hristos luat din umanitate este mijlocita
de Maica Domnului. De aceea, la Craciun nu putem
vorbi de intruparea Mantuitorului fara a aminti intai
de templul Vechiului Legamant ca despre o prefigurare
a iInomenirii lui Hristos. De ce Fecioara Maria a trebuit
sd intre In Templu? Era necesarad initierea ei in taina
templului, fiindcd nu peste mult timp ea insasi se va
face ,templu” al prezentei lui Dumnezeu in lume. Din ea
Hristos, Cel vesnic de zile, a imprumutat trup omenesc.
Aceasta este cea mai evidenta legdtura dintre Templu
si Nasterea lui Hristos, pe care o vom sdrbatori la sfar-
situl postului.

Prin urmare, Fecioara Maria a invatat in Templu sa
devina ea Insasi locas sfintit. Nu va izbuti nimeni sa



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 163

trdiasca profund un eveniment, daca nu-l intampina
cum se cuvine. Fecioara Maria se pregateste in Templu
tocmai in vederea acestui unic eveniment din istoria
umanitdtii: intalnirea cu Mantuitorul Hristos. Ea iese
din obisnuitul cotidian, oferindu-si, cu toata disponibi-
litatea, fiinta plenara pentru a-L naste pe Cel mai presus
de fiinta. Nu exista nicio marturie ca ducerea la Templu
a firavei fecioare s-a facut chiar in ziua de 21 noiembrie,
la sapte zile deci de la inceperea Postului Craciunului.
Sfintii Parinti au ales aceasta datd ca sa ne invete un lu-
cru foarte important: stim ca in a saptea zi a Creatiei
Dumnezeu S-a odihnit. De aceea, simbolistica cifrei
sapte include si ideea de odihna. Asadar Intrarea in
Templu a Sfintei Fecioare constituie un popas duhov-
nicesc, In care Biserica ne aratd semnificatia postului:
pregatirea sufletelor noastre spre a deveni pestera sfin-
tita, unde sa Se nasca duhovniceste Hristos, Pruncul
dumnezeiesc.

Zamislirea Maicii Domnului

An de an, la 9 decembrie ne amintim de momentul
zamislirii Sfintei Fecioare Maria de catre Sfanta Ana.
Urmare fireasca a acestei zile, dupa noua luni, la 8 sep-
tembrie, se praznuieste Nasterea Maicii Domnului. Zi-
ua zamislirii Fecioarei Maria este o sdarbdtoare fara
tinere, al carei sinaxar ne lamureste asupra celor pro-
slavite acum: ,,Domnul si Dumnezeul nostru, vrand
sa-Si gdteasca Lui si biserica insufletita, si casa sfanta
pentru sdlasluirea Lui, a trimis pe ingerul Sdu la dreptii



164 MIRIDE SI MERINDE

Ioachim si Ana, caci din acestia avea sa se nasca Maica Sa
dupa trup, si a aratat mai inainte cd va zamisli cea stear-
pa si care nu avea copii, pentru ca sa se adevereasca
zdmislirea Lui din Sfanta Fecioara”.

Sfintele Evanghelii nu fac referire la acest moment,
nici macar In treacat, desi, poate surprinzator pentru
unii, gasim detalii despre o alta zamislire, la fel de im-
portanta, cea a Sfantului Ioan Botezatorul (Lc. 1, 5-25).
De aceea, biografii Sfintei Fecioare Maria au preluat in-
formatii din Sfanta Traditie sau chiar din scrierile apo-
crife. Cea mai cunoscuta si mai folosita scriere care da
marturie despre obarsiile bunicilor dupd mama ai
Mantuitorului Hristos este Protoevanghelia lui Iacob.
Analiza patrologilor si istoricilor asupra celor peste 30
de manuscrise grecesti, siriene ori latine a dus la con-
cluzia ca textul ar data din secolul al II-lea, avandu-1 ca
presupus autor pe Sfantul Iacob cel Mic, primul Episcop
al Ierusalimului, el redactandu-si lucrarea in greaca
populara. De aceea, Origen o numeste ,,Cartea lui Iacov”.
Din cuprinsul ei se observa ca autorul foloseste ca iz-
voare Evangheliile dupa Matei si Luca, le citeaza corect,
dar, pentru a ,,potoli” curiozitatea primilor crestini, care
doreau sa afle cate ceva despre persoanele din anturajul
Mantuitorului, indeosebi din perioada copilariei (ori-
ginea celei ce L-a nascut pe Domnul, obarsiile bunici-
lor Sdi), preia date din traditie, incercand sa raspunda si
la astfel de intrebari; din acest motiv, ea a marcat evo-
lutia ulterioard a cultului mariologic. Dupa spusele
Sfantului Maxim, din multele informatii inedite care
abunda in asemenea scrieri, deci si in Protoevanghelia
lui Iacob, Sfintii Parinti, imnografii si iconografii, luminati



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 165

de Duhul Sfant, cu inspirat discernamant, au impru-
mutat, dezvoltat si utilizat in operele lor doar acele in-
formatii verosimile din textele apocrife care au primit
aprobarea constiintei Bisericii. In cazul de fats, vechimea
Protoevangheliei lui Iacov, dar, cu precadere, citarea ei
de catre Sfintii Parinti, 1i confera un statut special in
randul scrierilor necanonice.

Potrivit surselor amintite, Ioachim si Ana, parintii
Mariei, aveau origine princiara: Ioachim descindea din
semintia lui Iuda, ca urmas al regelui David, iar Ana era
tiica preotului Mathan, din semintia lui Aaron, , 0 ra-
mura aleasa a aceleiasi case”. Desi familia lor se bucura
de respectul conationalilor, totusi, nerodind fii, lumea i
considera ,,consemnati de Dumnezeu”. Cand loachim
si Ana au implinit 50 de ani de impreuna-vietuire fara
sd fi ndscut vreun copil, au dus jertfd la Templu, la Sar-
batoarea Luminilor. Atunci s-a petrecut un incident
nepldcut: arhiereul Ruben a refuzat sa le primeasca
ofranda, zicand: , Nu ti-e ingdduit sa aduci daruri lui
Dumnezeu, pentru cd El nu te-a binecuvantat a avea
urmasi in Israel. Blestemat este oricine nu da nastere la
baiat sau fatd in Israel”. Incidentul i-a intristat pe aman-
doi, determinandu-i sd-si sporeasca asceza si rugaciunea
spre a-L indupleca pe Dumnezeu sa le ridice bleste-
mul, ca sa poata si ei sa zdmisleasca prunci.

Dupa patruzeci de zile de post si rugdciune, dorinta
celor doi se implineste, Ana zamisleste, iar la plinirea
sorocului o naste pe cea aleasa sa devina mama Man-
tuitorului lumii. Este interesant sa subliniem ca cei doi
soti nu s-au aflat impreuna din voluptate, placere tru-
peascd, ci amandoi au primit instiintare cd Dumnezeu



166 MIRIDE SI MERINDE

a dezlegat blestemul nerodirii, iar intalnirea conjugala
constituia singura modalitate prin care puteau duce la
implinire ceea ce Dumnezeu a binecuvantat.

Slujba zilei a alcatuit-o Sfantul Andrei Criteanul, deci
dateaza de prin secolul al VIII-lea. Utrenia are trei canoane:
pe primele doua le-a compus Sfantul Andrei Criteanul,
iar cel de-al treilea este ,alcatuire a lui Gheorghe”. Desi
cinstirea Sfintilor Ioachim si Ana a inceput odatd cu
stabilirea praznicului Nasterii Maicii Domnului, totusi
sarbdtoarea zamislirii s-a rdspandit abia prin secolul al
X-lea, iar 1n anul 1166, bazileul Manuil I Comnenul,
prin decret imperial 1i include celebrarea in calendarul
liturgic al Bisericii de la Constantinopol. Textele ca-
noanelor, pe langa nararea intamplarilor, in parte in-
spirate din scrierea apocrifa, pun in lumina intelesul
profund al evenimentului, raportandu-I la planul de
mantuire al umanitatii.

Bogorodisna sau Canoanele Maicii Domnului

Soborul Nascatoarei de Dumnezeu, serbat an de
an pe 26 decembrie, dupa praznicul cel mare si sfant al
Nasterii Domnului, ne prilejuieste reintalnirea cu dra-
gostea Preasfintei pentru lume, dar si cu proslavirea ce
i-o datoram. Una din cele mai concrete modalitati de a-
i arata recunostinta este alcatuirea de imne si cantari
inchinate ei. Intre aceste frumoase creatii imnografice
se afla si imnele compuse in cinstea Fecioarei Maria de
catre Sfantul Ioan Damaschinul.

Canoanele Maicii Domnului sunt cantari de o frumusete
literard si de o profunzime teologica aparte, atribuite



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 167

de traditie renumitului imnograf bisericesc Sfantul
Ioan Damaschinul. Traitor in secolul al VIII-lea, Sfan-
tul s-a dovedit un mare aparator al cultului icoanelor,
nutrind o evlavie deosebita fata de Maica Domnului.
Pe langa lucrdrile dogmatice si polemice, Stantul Ioan
a lasat Bisericii o bogatd opera imnografica. Amintim
din ea doar Octoihul (carte de slujbd cuprinzand cantari,
tropare si canoane, randuite dupa cele opt glasuri si
dupa zilele saptamanii; se foloseste la strana din Du-
minica Tuturor Sfintilor pana la inceputul Postului
Mare, deci in cea mai lunga perioada liturgicad din an).
Tot Sfantul Ioan Damaschinul se pare ca a compus Oc-
tothul de canoane inchinate Maicii Domnului la care ne re-
ferim astazi. El contine 56 de canoane randuite pe zile si
pe glasuri. Traditia athonitd i-a pretuit scrierea, inclu-
zand-o in pravila zilnica de rugaciune, numita in lim-
bajul liturgic Theotokarion. Se pare cd in Stantul Munte
au circulat multiple versiuni ale Octoihului Maicii Dom-
nului. Din secolul al XIX-lea, s-a generalizat folosirea
unei culegeri alcatuite in anul 1796 de Sfantul Nicodim
Aghioritul. Monahii athoniti au numit-o si Cartea celor
1000 de laude ale Maicii Domnului. Dacd In cazul primei
variante se poate vorbi despre un singur autor, judecand
dupa aspectul unitar al textului, in privinta Theotokarion-u-
lui Sfantului Nicodim, lucrurile stau cu totul diferit,
cdci ne gdsim, de fapt, inaintea unei compilatii a celor
mai cunoscute canoane din traditia bizantina inchinate
Preasfintei Nascatoare de Dumnezeu, alcatuite de cei
mai renumiti si apreciati imnografi: Sfantul Ioan Da-
maschinul, Sfantul Andrei Criteanul, Sfantul Theodor
Studitul, Iosif Imnograful, Patriarhul Fotie, Gheorghe



168 MIRIDE SI MERINDE

al Nicomidiei, Patriarhul Ignatie, Patriarhul Atanasie,
Arsenie Monahul, Teoctist Studitul si altii.

Cartea a fost tradusa in limba romana si tipdritd la
Editura Doxologia a Mitropoliei Moldovei si Bucovinei
in anul 2012, cu titlul Noul Theotokarion, Canoane aghio-
rite ale Maicii Domnului. Autoarea Laura Enache mentio-
neazd in prefata faptul ca, In traducerea textului, a recurs la
cateva editii tipdrite in limba greacd, cea mai veche da-
tand din anul 1849. Avand in vedere cd traditia monastica
romaneascd a folosit varianta octoihului mariologic
atribuit Sfantului Ioan Damaschinul de aproape doua
secole, vom zabovi asupra istoricului ei atat cat ne per-
mit Thsemnarile existente.

Asadar la randuiala Pavecernitei mici, dupa rostirea
Crezului se spune: ,,urmeaza apoi canonul din canoa-
nele Maicii Domnului, al glasului de rand. Iar dupa
sfarsitul canonului se canta: Cuvine-se cu adevarat”.
Nu se stie exact In ce imprejurari Sfantul Ioan Damas-
chinul a compus canoanele inchinate Ndscatoarei de
Dumnezeu. O traditie athonita, referindu-se la icoana
Maicii Domnului cu trei maini numita , Trihirusa”,
aminteste ca imparatul iconoclast bizantin Leon Isau-
rul a poruncit sd i se taie mana dreapta Sfantului loan,
cdci, aratandu-se un neinfricat aparator al icoanelor, a
scris numeroase epistole prin care 1i indemna pe cres-
tini sd apere icoanele si sa nu-si piarda credinta in Maica
Domnului. Cu bratul mutilat, cuprins de o sfasietoare
durere, Ioan nu si-a pierdut nddejdea. S-a rugat cu sta-
ruinta Preasfintei Fecioare sa-1 izbaveasca. Adormind cu
rugdciunea pe buze, in vis a avut o descoperire: 1-a cer-
cetat insasi Ndscatoarea de Dumnezeu, mangaindu-1



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 169

si fagaduindu-i cd se va milostivi spre el. Dimineatd s-a
trezit vindecat. Din ingaduinta Preacuratei, in locul ta-
ieturii a ramas doar un fir rosu, ca sa aminteasca mereu
de retezarea mainii sale drepte. In semn de recunostinti
si multumire, Sfantul Ioan Damaschinul a compus
aceste imne de lauda inchinate Binefdcdtoarei lui. Ico-
nografia rasariteand a fixat minunea in icoana Maicii
Domnului cu trei maini, numita ,, Trihirusa”.

Aminteam ca, de la inceputul secolului al XIX-lea,
in Sfantul Munte circula varianta Theotokarion-ului al-
catuit de Sfantul Nicodim Aghioritul. Pana atunci,
probabil existau mai multe compozitii imnografice in-
chinate Maicii Domnului, intre care si cea a Sfantului
Ioan Damaschinul. Aceasta versiune, talmacita in ro-
maneste, s-a tipdrit prima data la noi in anul 1816, la
Manastirea Neamt, asa cum reiese din prefata intitulata
,Cuvant catre binecredinciosii cititori” a Arhimandri-
tului Silvestru, staretul sfintelor manastiri Neamt si Secu.
El il numeste pe Sfantul Ioan Damaschinul , vioara
Duhului si adevaratul prieten si cantaretul cel prea-
dulce al Preasfintei Ndscatoare de Dumnezeu”. Din
evlavie fata de Maica Domnului, el a compus octoihul
de canoane spre lauda si slava ei. Socotind cd respectiva
culegere va constitui un dar nepretuit pentru neamul
romanesc, s-a hotarat talmacirea acesteia din greceste
in romaneste, ,,ca nu numai de monahi sa fie citite, ci si
preotii de mir si credinciosii sa le citeascd ca sa-si castige
de ajutitoare pe Imparateasa atotputernica”.

Cat priveste folosul acestor duhovnicesti lecturi, sa
apelam din nou la cuvintele pline de intelepciune ale
staretului Silvestru: ,si cel ce le va citi sa fie incredintat



170 MIRIDE SI MERINDE

cd nu numai dupa moarte, ci si aici nu-1 va lasa Dom-
nul si Stapana sd caza in primejdii sau sa sfarseasca cu
moarte rea”.

Luand aminte la pilduitoarele povete, sa citim asadar
cu necurmatd nadejde canoanele Maicii Domnului, fie
cele tiparite mai de demult, atribuite Sfantului Ioan
Damaschinul, fie cele traduse recent, grupate si diortosite
de Sfantul Nicodim Aghioritul. Vazandu-ne dragostea
si ravna, Impdriteasa cea preabuni ne va binecuvanta
viata cu alese bucurii si impliniri, iar, la ceasul infrico-
satoarei judecati, ne va fi chezdsuitoare si nebiruitd
mijlocitoare.

Buna Vestire, bucuria unei ceresti intalniri

Traim intens primavara duhovniceasca odata in-
trati pe calea Postului Mare, ca urcus lduntric catre In-
viere, din pdcat la virtute. Sfanta Biserica ne-a randuit
un popas duhovnicesc binevenit, hranindu-ne din viata
si lumina aproape nepamantene ale existentei Fecioarei
Maria, care, iatd, acum, la praznicul Blagovesteniei,
primeste veste de la inger ca va zamisli in pantecele ei
pe Dumnezeu Cuvantul. Este cea mai veche sarbatoare
inchinata Ndascdtoarei de Dumnezeu, caci o gdsim
mentionata inca din secolul al III-lea. Primii crestini o
numeau ,, Zamislirea lui [isus”. Despre acest lucru ne
incredinteaza Sfantul Grigorie Taumaturgul (1270) prin
cuvantarea sa rostita cu prilejul slavitului praznic. Dupa
mai bine de patru secole, in Résarit, sarbatorii i s-a dat
numele de Buna Vestire a Sfintei Fecioare Maria. In



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 171

primele veacuri crestine, se tinea in ajunul Botezului
Domnului, la 5 ianuarie, iar din secolul al IV-lea s-a
hotdrat pentru respectiva zi data de 25 martie, dupd o
veche traditie, care Invatd cd in aceasta zi a adus ingerul
vestea Mariei. Cum nu se poate mai adevarat, fiindca
pana la Craciun, 25 decembrie, sunt exact noud luni,
perioada in care Hristos, Cel neincaput nici de ceruri,
S-a salasluit in pantecele preacurat al Preasfintei Maici.

Asadar, dintre praznicele dedicate Sfintei Fecioare,
Buna Vestire ramane cel mai vechi, tragandu-si existenta
inca din perioada primelor secole crestine. In general,
sarbdtoarea este celebrata in perioada Sfantului si Ma-
relui Post. Poate ca de aceea praznuirea ei nu depaseste
solemnitatea altor sarbatori inchinate Sfintei Marii. As
indrazni sa spun cd mi se pare providentiald starea
aceasta. Rigurozitatea ajundrii, randuielile liturgice in-
valuie oarecum in taind prosldvirea zilei de bucurie,
cdci cine ar izbuti sa desluseascd in chip lamurit emotia
arhanghelului Gavriil trimis sa-i vesteasca Mariei, o
pdmanteanad cu viatd cereascd, zamislirea si nasterea
Creatorului cerului si al pAmantului?

Neamul omenesc se indrepta inevitabil spre pieire
din vina pdcatului lui Adam si a Evei, neascultatori,
nepostitori si lipsiti de pocdinta. Maretia sarbatorii
consta in faptul cd Mantuitorul lisus Hristos Se intru-
peaza, adicd Se face om, pentru a innoi firea omeneasca
mostenita de la Adam cel vechi. Una din cantarile praz-
nicului confirma acest aspect: ,,in pantecele celei ce Te-a
zamislit pe Tine fara de prihana, zidesti din nou pe
Adam”. Deci Intruparea Mantuitorului Hristos, care se
realizeaza fara de pacat, de la Duhul Sfant si din Fecioara



172 MIRIDE SI MERINDE

Maria, este o rezidire, o recreare a naturii umane, de-
oarece, prin Intrupare, Dumnezeu Cuvantul a unit in
El firea dumnezeiasca si firea omeneasca, o unire nedes-
partita, mai tare decat moartea, chiar decat iadul. Astfel,
odatd cu zamislirea din pantecele Fecioarei, devenit
palat preafrumos, Hristos incepe sa implineasca planul
mantuirii, acela de a ne dezvalui cum trebuie sa fie
omul cel adevdrat, adica unit cu Dumnezeu si ascultator
fata de EIl.

Troparul Bunei Vestiri glasuieste ca , astazi este in-
ceputul mantuirii noastre. Fiul lui Dumnezeu Fiu Fe-
cioarei Se face”. Aceasta inseamna ca Cel Ce Se naste
vesnic din Tatal, fara mama, in ceruri, Se zamisleste
nascandu-Se din mama, fara tatd, pe pamant. De aceea,
sarbatoarea de astazi, desi se numeste Buna Vestire a
Preasfintei Nascatoare de Dumnezeu, este si un praz-
nic imparatesc al Mantuitorului lisus Hristos, fiindca
astdzi S-a intrupat om din Fecioara Maria. Prin urmare,
Cel Ce a binevoit a Se intrupa pentru a noastrd mantuire,
Hristos, adevaratul nostru Dumnezeu, este sarbatorit
in primul rand. Dar, intrucat intruparea Lui se face din
Fecioara Maria, preamdrim deodata cu Domnul lisus
si pe Maica Sa, Pururea Fecioara Maria.

Cu aceste ganduri in suflete, sd o cinstim pe Maica
Domnului asa cum a facut-o Arhanghelul Gavriil, in-
vatand de la ea ca poti trdi printre oameni, dar sa te
asemuiesti ingerilor. Avand neclintita incredintare ca
Dumnezeu lucreaza totdeauna spre binele nostru,
chiar daca nu deslusim permanent taina marilor bucurii
sau a grelelor incercdri prin care trecem, sa cantam
Maicii Domnului in imn de acatist: ,,Bucurd-te, prin care



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 173

rasare bucuria! Bucura-te, ca esti scaun Imparatului!
Bucura-te, prin care se innoieste faptura! Bucura-te,
prin care Prunc Se face Facatorul! Bucura-te, Mireasa,
pururea Fecioara!”.

Vesmantul Maicii Domnului

In fiecare an, la 2 iulie, pe 1anga proslivirea Binecre-
dinciosului Voievod Stefan cel Mare si Sfant, Biserica
noastrd pomeneste si , punerea cinstitului vesmant al
Preasfintei Stadpanei noastre de Dumnezeu Ndscatoarea
in Biserica Vlaherne”. Dupd cum ne spune si numele,
celebrarea aminteste de momentul asezarii in racla a
unei sfinte relicve ce a apartinut Maicii Domnului si
aduse la Constantinopol. Sinaxarul zilei vorbeste de doi
patricieni, Galvie si Candid; sositi in Tara Sfanta, ei au
descoperit in partile Galileei o femeie ce detinea un ar-
ticol vestimentar facator de minuni care a apartinut
Fecioarei Maria. De aceea, s-au hotdrat sa-1 ia. ,$i mer-
gand la Ierusalim, au facut o racld asemenea celei in care
se afla cinstitul vesmant al Maicii Domnului; iar cand
s-au Intors, au pus racla cea desartd in locul celeilalte;
si pe cea cu stantul vesmant al Maicii Domnului au luat-o
sis-au dus”. Ajunsi la Constantinopol, au asezat sfanta
relicva intr-o mica biserica din cartierul Vlaherne, in-
cercand si tdinuiasci evenimentul. In cele din urma, au
devoalat impdaratului Leon taina lor, iar acesta a construit
o bisericd mareata in locul vechiului paraclis, mutand
in noul locas racla cu vesmantul Maicii Domnului.

De retinut cd sinaxarul aceleiasi zile face pomeni-
rea Sfantului Iuvenalie, Patriarhul Ierusalimului, care



174 MIRIDE SI MERINDE

a trimis si el la Constantinopol un articol vestimentar
presupus a fi al Fecioarei Maria. Participant la cele doud
sinoade ecumenice unde s-a clarificat doctrina mariala,
Efes si Calcedon, la sfarsitul celui din urma, Iuvenalie
s-a ardtat aparatorul doctrinei ortodoxe cu privire la ma-
riologie. Dupa terminarea lucrdrilor sinodului de la
Calcedon, binecredinciosii impdrati Marcian si Pulheria
au cerut explicatii de la patriarh in legatura cu trupul
Maicii Domnului, rugandu-l chiar sd trimita ,, moastele
Preacuratei Maria la Constantinopol”. Patriarhul Ieru-
salimului i-a informat pe basilei cum a adormit Maica
Domnului, cum a decurs inmormantarea si unde au
depus trupul Fecioarei, accentuand faptul ca Apostolii
au deschis mormantul dupd trei zile pentru a se inchina
cinstitului trup, dar Apostolul Toma, se pare, din ran-
duiald divina, nu a fost de fata. Astfel au descoperit ca
trupul Mariei nu se mai afla iIn mormant, rdmanand acolo
doar ,cele de ingropare”. Atunci Marcian si Pulheria i-
au cerut Sfantului Iuvenalie sa trimita la Constantino-
pol ,macar sicriul impreuna cu cele de ingropare”.
Odata sosite in capitala Bizantului, imparatul Marcian
le-a asezat intr-o biserica zidita de el insusi si inchinata
Maicii Domnului.

Evenimentele celor doua istorisiri se petrec la in-
tervale foarte scurte de timp, caci imparatul Leon cel
Mare, in vremea caruia cei doi generali au adus alt ves-
mant al Maicii Domnului de la Ierusalim la Constanti-
nopol, a urcat pe tron, dupa decesul lui Marcian, in anul
457. Deducem ca in capitala Bizantului ar fi ajuns doud
sfinte relicve ce au apartinut Fecioarei Maria: acopera-
mantul, numit in sinaxarul zilei de 2 iulie ,, vesmant”,



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 175

si al doilea articol vestimentar, braul, pomenit la 31 august.
Acoperamantul Maicii Domnului, conform afirmatiilor
istoricilor bizantini, a rdmas in Biserica Vlaherne pana
in anul 1087, cand, potrivit relatarilor Annei Comnena
din scrierea Alexiada, tatal sau, Alexie I Comnenul, 1-a
luat cu sine intr-o batalie impotriva pecenegilor, desfa-
suratd in apropiere de cetatea Dristra (Bulgaria de astazi).
Aflat pe campul de lupta, basileul a scos sfanta relicva,
dar un vant puternicil-a smuls din maini, iar de atunci
i s-a pierdut urma.

Slujba zilei — fara tinere — are stihirile Vecerniei , pe
sase”, fara vohod, paremii sau polieleu. Cele doua ca-
noane ale Utreniei sunt ,,alcatuire a lui Iosif”. Cantarile
contin laude aduse Maicii Domnului, care, prin sfantul
ei acoperamant, ocroteste cetatea si pe cei ce-si pun na-
dejdea in nebiruitul sdu ajutor: ,,Cetatea care te cinsteste
pe tine si dupa datorie te slaveste, o acoperi, prealdudats,
cu cinstitul tdu vesmant si o izbdvesti pe ea de ndvalirea
celor fara de Dumnezeu, de foamete, de cutremur si de
razboiul cel dintre noi totdeauna, Fecioara, ceea ce esti
neispititd de nuntd. Pentru aceasta te slaveste pe tine,
Preasfanta Mireasa dumnezeiasca, ajutatoarea oamenilor”.

Se observa din cuprinsul textelor liturgice ca cinstirea
sfintei relicve este amplasatd in plan secund, evidenti-
indu-se in prim-plan preacinstirea Maicii Domnului,
dar si ideea-simbol a acoperamantului ei: de protectie a
celor ce-si pun nadejdea in Nascdtoarea de Dumnezeu.



176 MIRIDE SI MERINDE

Adormirea Maicii Domnului, aspecte istorice
si liturgice

Sarbatoarea Adormirii Maicii Domnului rdmane cea
mai cunoscuta zi de preacinstire inchinata Preasfintei
Niscitoare de Dumnezeu. Dupa Inéltarea Domnului
si Pogorarea Duhului Sfant, scrierile nou-testamentare
trec sub tdcere amanunte din viata Fecioarei Maria. Ex-
ceptie face Sfantul Luca: in cartea Faptele Apostolilor, el
aminteste de prezenta Preacuratei la Ierusalim, partici-
pand la viata Bisericii primare alaturi de Sfintii Apostoli,
caci , toti acestia, Intr-un cuget, staruiau in rugaciune
impreuna cu femeile si cu Maria, mama lui lisus, si cu
fratii Lui” (FA 1, 14).

Este important de retinut ca momentul trecerii In
vesnicie a Maicii Domnului 1l gasim in scrierile patristice
abia dupd secolul al VI-lea, cand numerosi Sfinti Pa-
rinti au detaliat evenimentul, precum si faptele ce l-au
insotit. Ba chiar s-au aratat preocupati de varsta la care
s-a intamplat, emitandu-se multiple ipoteze. Dupad
unii, Fecioara Maria avea intre 45 si 48 de ani. Altii au
avansat varsta de 60-70 de ani. Singur, Sfantul Maxim
Marturisitorul vorbeste de o etate mult mai Inaintata,
80 de ani. In Biserica primara, primele sarbatori, dupa
cele existente inca de la intemeierea ei, precum Pastile
si Rusaliile, au fost cele care celebrau data mortii mar-
tirice a sfintilor mucenici ca zi a nasterii lor spirituale.
Lipsa unei astfel de celebrari inchinate Nascatoarei de
Dumnezeu exclude posibilitatea mortii ei martirice.

De la aparitia sarbatorii, Parintii Bisericii, au acor-
dat in scrierile lor spatii largi momentului despartirii



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 177

sufletului de trupul cel preacurat al Nascatoarei de
Dumnezeu. De exemplu, Sfantul Epifanie al Ciprului,
dorind sa accentueze ca intreaga existenta a Sfintei Fe-
cioare Maria s-a aratat deosebita, spune: ,Purtarea ei
in pantece a fost minunata, nasterea ei a fost mai pre-
sus de fire si lumii mantuitoare, iar adormirea a fost
slavitd, cu adevarat sfanta si prealaudata”. Din acest
motiv, poate, unii liturgisti considera praznicul Ador-
mirii Maicii Domnului drept incununarea slavei Sfintei
Fecioare Maria si, totodata, ,fructul copt” al invataturii
Bisericii despre ea.

Cu toate acestea, pare inexplicabil ca nu avem nicio
veste despre moartea Maicii Domnului din primul
veac crestin, lucru destul de curios, intrucat un astfel
de eveniment nu ar fi trecut neobservat in comunitatea
credinciosilor si In nici un caz nu ar fi fost considerat
lipsit de valoare liturgica. S-a incercat o explicare a aces-
tui fapt, afirmandu-se ca, asa cum mentioneaza Eusebiu
de Cezareea si Sfantul Epifanie, in a doua jumatate a se-
colului I, persecutiile pornite impotriva crestinilor din
Ierusalim i-au determinat sd se refugieze intr-un mic sat
din Decapole, numit Pella. O traditie veche afirma ca
Sfantul Apostol Ioan nu a pardsit Palestina, ci a ramas
in lerusalim impreund cu Maica Domnului, care a trecut
la cele vesnice cam atunci cand comunitatea crestina
ierusalimiteana se afla, in mare parte, in Pella. Reve-
nind la Ierusalim, ei l-au gdsit aproape in intregime
distrus de Titus si s-au vazut nevoiti sd il paraseasca
din nou din cauza revoltei lui Bar-Kokeba, iscata in
timpul impdratului Adrian.

Cea mai veche referire la moartea Maicii Domnului
ne-a lasat-o Origen. El afirma ca ,,Maria a rdmas fecioara



178 MIRIDE SI MERINDE

pana la moartea ei”. Sfantul Efrem Sirul, Fericitul Iero-
nim, Sfantul Grigorie de Nyssa considerd ca Maica
Domnului a murit de o moarte naturala, iar Sfantul
Ambrozie, fara sa spund explicit de ce si cum s-a petrecut
sfarsitul pdmantesc al Ndscatoarei de Dumnezeu, afirma
ca ea nu a murit de o moarte violentd. Dar, dupa cu-
vintele batranului Simeon, ,,si prin sufletul tdu va trece
sabie, ca sa se descopere gandurile din multe inimi”
(Lc. 2, 35), a existat o traditie conform careia Fecioara
ar fi murit de moarte martiricd, traditie combatutd de
Sfantul Ambrozie atunci cand face afirmatia de mai
sus. Inexistenta in cult, pand in secolul al V-lea, a unei
sarbatori inchinate mortii Maicii Domnului ne arata ca
ea nu a avut o moarte martirica, stiut fiind ca, inca din
veacurile primare, martirii erau cinstiti in ziua trecerii
lor la cele vesnice. Singurul praznic inchinat Fecioarei
Maria, atestat inainte de Sinodul de la Efes din 431, era
cel intitulat ,amintirea (pomenirea) Sfintei Nascatoare
de Dumnezeu si pururea Fecioara Maria”, care celebra
maternitatea ei divina si zamislirea feciorelnica.

In cele ce urmeaz3, vom prezenta succint cateva
din izvoarele sarbatorii Adormirii, oprindu-ne in pri-
mul rand la viata Maicii Domnului scrisa de Sfantul
Maxim Marturisitorul, lucrare contestata de unii cerce-
tatori, care o considera neautentica. Scrierea maximiana
poarta urmatorul titlu: Cant si preamdrire, slavd si laudd
Preasfintei Impiritese, Preacuratei si Preabinecuvintatei
Niscitoare de Dumnezeu si pururea Fecioarei Maria, si in-
semnare cu privire la viata sa neprihdnitd si fericitd de la
nastere si pand la moarte, scrisd de fericitul parintele nostru
Maxim filosoful si marturisitorul, si este o lucrare compusa,



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 179

se pare, special pentru a prosldvi cinstita Adormire a
Maicii Domnului, fapt ce reiese din textul cartii: ,De
aceea, cer tuturor prietenilor lui Dumnezeu si credincio-
silor in Hristos care lauda pe Sfanta Nascatoare de
Dumnezeu sa se adune pururea, impodobiti cu ravna
si dorinta gatelilor duhovnicesti, ca sa implineasca
psalmodia si lauda dumnezeiasca in acest stralucit praz-
nic al Adormirii ei”.

Un alt izvor important il constituie scrierea lui Epi-
tanie Monahul si Preotul, Cuvint despre viata Preasfintei
Niscitoare de Dumnezeu si anii ei. Epifanie ne ofera si o
descriere a aspectului fizic al Preacuratei Maria, reluata
ulterior de alti scriitori bisericesti. Un alt izvor referitor
la Adormirea Maicii Domnului il reprezinta lucrarea
Sfantului Simeon Metafrastul, Cuvint despre cite s-au
intdmplat de la nasterea si cresterea Preasfintei Stapdnei
noastre de Dumnezeu Ndscitoarea, de la nasterea cu dum-
nezeiasca cuviintd a lui Hristos Dumnezeul nostru si pand
la sdvdrsirea ei de viatd purtdtoare, incd si despre ardtarea
vesmantului ei scump si cum aceastd mare bogitie s-a facut
comoard crestinilor. Cat priveste scrierile apocrife despre
Adormirea Maicii Domnului, ele abunda. Sfintii Parinti
care, ulterior veacului al V-lea, au scris despre sarba-
toare au selectat si folosit din astfel de lucrari doar acele
informatii ce corespundeau celor aflate deja in operele
canonice, verificate.

Un rezumat al acestor invataturi s-a realizat odata cu
alcdtuirea slujbei praznicului Adormirii, compusa de
Sfantul Cosma Melodul si Sfantul Ioan Damaschinul, si
dateazd, cel mai probabil, din secolul al VIII-lea. Prin-
tre stihirile Sfantului Ioan Damaschinul s-au intercalat



180 MIRIDE SI MERINDE

si cateva alcatuite de Gherman, Patriarhul Constanti-
nopolului, Anatolie si Teofan. Cele doua canoane ale
Utreniei apartin Sfantului Cosma Melodul si Sfantului
Ioan Damaschinul. Ambele slujbe pun accent pe moartea
Fecioarei, care nu este moarte, ci totdeauna, daca nu se
foloseste termenul de ,mutare” sau ,,adormire”, este
asociata cu viata ce o precede.

Intr-o omilie despre Adormirea Maicii Domnului,
Stantul Ioan Damaschinul face o paraleld intre virtutea
fecioriei si nestricaciunea trupului ei de dupa moarte,
invatatura ce se regdseste si in cantarile praznicului:
,Nascand, fecioria ei a ramas nestricata, iar mutandu-se,
trupul ei se pazeste nestricat”.

Multi Parinti ai Bisericii au zdbovit in scrierile lor si
asupra minunii ,,invierii” Ndscdtoarei de Dumnezeu si
a mutdrii ei la cerestile lacasuri, reliefand diferenta dintre
ea si ceilalti sfinti placuti Domnului, deosebire exprimata
mai cu seama de Sfantul Teodor Studitul. In timp ce, dupa
trecerea lor la cele vesnice, sfintii se bucura de partasia
Raiului doar cu sufletele, Maica Domnului se desfateaza
cu intreaga fiinta, trup si suflet, de starea fericita.

Importanta Adormirii Maicii Domnului in traditia
liturgica, dar si in evlavia populard, se dovedeste co-
varsitoare. Denumirea sarbatorii, ,, Pastile de vara”, ramasa
din stramosi, adevereste intru totul locul celebrarii sale
in viata Bisericii, aceasta fiind ziua in care Fecioara Maria,
izvorul vietii, se muta la Viatd. Supunandu-se randuie-
lilor firii, trece prin moarte, apoi, prin puterea Fiului ei,
se Tnaltd intru slava. Iar de acolo, din naltul Cerului, nu
conteneste a-si revarsa asupra noastra, fiii ei duhovni-
cesti, noian de mila si indurari.



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 181

Sfanta Marie, pentru noi roaga-te!

Traim bucurii sfinte prilejuite de mareata sarbatoare
a mutarii la viata cea vesnica a Preasfintei Nascatoarei
de Dumnezeu, dar si de perioada premergatoare slavi-
tului praznic, postul inchinat ei, timp de rugdciune si la-
udi aduse Imparitesei Cerului. S-au scris cuvantiri, s-au
rostit predici emotionante, vorbindu-se despre cea mai
mare dintre sarbatorile dedicate Maicii Domnului din
intreg anul bisericesc.

Inscriindu-mi in frumoasa traditie de a aduce Prea-
curatei Maici lauda si preacinstire, mi-am propus sa
astern cateva ganduri izvorate din dragoste pentru cea
care mi-a marcat toata existenta in chip fericit. Mi-am
intitulat acest material astfel, convins ca multi au trait
in pruncie o experienta similara cu a mea: in primele
imagini si reprezentdri ale divinului era si Maica Dom-
nului. Daca am rememora clipele invaluite in fumul
dulcilor amintiri din anii copildriei, cu toate bucuriile
si cdutarile inerente, care inchid in taina lor raze de lu-
mind si pete umbroase, fascinatie si nostalgie, cu sigu-
ranta ne-ar retine atentia un amanunt din casa bunicilor:
0 icoana mare si frumos invelita in stergar cusut cu migala
si drag pentru Preasfanta Maica a Domnului. Da, Fecioara
Maria trona in odaia si in toatd gospodaria bunicii mele,
care, cu o evlavie profundd, ne spunea ca Maica Dom-
nului vede tot ce facem, ne numara pasii in drum spre
biserica, std In genunchi si se roaga la Dumnezeu atunci
cand noi ne asezam la masa si de aceea trebuie sa fim
cuminti cand mancam, sa nu ne harjonim. Multe altele
ne spunea bdtrana, lucruri care m-au facut sa imi dau



182 MIRIDE SI MERINDE

seama cd bunica — si am convingerea cd numeroase alte
bunici procedau la fel - se ruga si simtea o evlavie de-
osebitd pentru Impériteasa Cerului. Tot astfel, dintre
icoanele cu care m-am trezit in casa parintilor mei, cea
mai mare, cu acelasi stergar alb, maiestrit impodobit
cu motive nationale, era a Preasfintei Nascatoare de
Dumnezeu. in plus, am fost botezat si am crescut langd o
biserica avand hramul Intrarii in Biserica a Preacuratei
Fecioare, iar acum, iatd-ma slujind intr-o biserica pur-
tand acelasi hram. De aceea afirmam cd am simtit pe
Preabinecuvantata Fecioara ca mi-a luminat si ocrotit
viata, lucru pe care, cu siguranta, il pot spune mii si
mii de semeni.

Din acest motiv, desi n-ar mai fi trebuit, m-am in-
trebat totusi de ce oamenii si-au luat-o pe Maica Dom-
nului drept mijlocitoare, rugdtoare si ocrotitoare, de ce au
investit atata dragoste in numele ei? Cert este ca iubirea
pamantenilor nu a ramas nerasplatita. Cu o debordanta
generozitate, Fecioara Maria a impadrtit mila si iubire
neconditionat. Auzeam candva o posibila explicatie a
cultului Maicii Domnului care pare sa-1 intreaca pe-al
Bunului ei Fiu, fard ca Acesta sa Se supere. Cand vrei sa
spui, sa ceri ceva unui mare dregator lumesc si i cu-
nosti mama, parca mai usor, cu mai multa indrdzneald
apelezi intai la mijlocirea ei. S-ar pdrea cd noi romanii,
avem foarte mare incredere in mamele noastre, in pu-
terea lor de convingere, In capacitatea lor de jertfa,
smerenie, rabdare si nesfarsita iubire. Cred ca de aceea
mama si bunica mea, ca toate mamele si bunicile, au
asezat In case cu nemarginita pretuire icoana Preacu-
ratei Fecioare. Sigur ca si dintr-un alt motiv: intreaga



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 183

viatd a Maicii Domnului s-a dovedit o preafrumoasa
minune. Nasterea din parintii ei varstnici a fost neas-
teptata si cu adevarat minunats, fard sa fie extraordinara.
Copilaria, faptele ei s-au aratat rourate de slava sme-
reniei, zamislirea a fost plind de dumnezeire, iar nadej-
dea i-a dat-o dragostea deplina pentru Cuvantul intrupat,
Preadulcele ei Fiu. Cu asa o viatd, nici nu se putea ca
apusul pamantesc si inaltarea cu trupul la Cer sa se fi
petrecut altfel. Preacinstirea ei a cunoscut in multe
perioade chiar cote maxime, astfel incat unii au exa-
cerbat cultul Maicii Domnului si, dintr-un exces de
evlavie, l-au transformat din supracinstire in adorare,
cult datorat exclusiv lui Dumnezeu, Cel in Treime in-
chinat. Aceste aspecte ne indreptatesc sa ne intrebam:
cat de umana a fost Maica Domnului?

Incd din primele veacuri crestine au existat raticiri
care negau umanitatea ei, afirmand ca ea ar fi fost o
entitate spirituald trimisa pe pamant cu scop bine de-
finit, zamislirea Fiului lui Dumnezeu, Mantuitorul lu-
mii. Tocmai de aceea dumnezeiescul Ioan Gurad de Aur
marturisea ca moartea ei a avut ca noimad sa demon-
streze unor asemenea eretici ci se inseald. In acelasi
timp, cunoscand sfintenia vietii ei, numerosi crestini
o cinsteau nu ca pe o fdptura umana, ci ca pe o zeitd, fapt
ce a dat nastere la alte secte, care nu venerau pe Maica
Domnului. $i uite asa, de-a lungul veacurilor, credin-
ciosii au exagerat fie sfintenia ei, dandu-i o supracinstire
apropiata de adorarea lui Dumnezeu, fie umanitatea
ei, acordandu-i o cinstire neconforma cu rolul ei unic
jucat in iconomia mantuirii neamului omenesc. Ni-
meni Insd nu si-a putut explica desdvarsirea vietii ei,



184 MIRIDE SI MERINDE

lipsa pacatelor personale si vrednicia de a-I da trup
Fiului lui Dumnezeu. Unii, cochetand cu astfel de
idei si neputand a intelege o asemenea , intovardasire”
cu Dumnezeu din partea unei fapturi omenesti supuse
pacatului, au afirmat ca Fecioara Maria ar fi fost pre-
destinata, rdpindu-i In acest mod orice virtute personala.
Altii au scos-o din randul oamenilor si au asezat-o peste
tirestile legi omenesti printr-o decizie a lui Dumnezeu,
tacand din ea un fel de fdptura supraumana, o exceptie
de la reguld, necesara intrupadrii lui Dumnezeu. Desigur
ca, In ambele cazuri, s-a trunchiat vrednicia Preasfintei
Maici ca fire pamanteand, supusa tentatiilor de tot fe-
lul, de a implini cu plenitudine voia divina. Spuneam
ca intreaga viata a Maicii Domnului a fost o paradigma
de smerenie si ascultare, perfectiunea si splendoarea lor
intrecand minunea nasterii si a mortii ei, fiind egalata
doar de cea a Nasterii Mantuitorului Hristos. Insusi
Dumnezeu, cu o nesfarsita rabdare, a asteptat, sinu a
predestinat, o astfel de smerenie si ascultare, iar ome-
nirii i-au trebuit mii de ani ca sa atingd, printr-o singura
persoana, apogeul desdvarsirii umane. Ca atare, cea
invrednicita de o asemenea cinste, aceea de a deveni
Maica lui Dumnezeu, a fost cu adevarat vrednica de ea,
fara sa fi fost libera de pacat sau sa fi avut ceva cenu a
mai avut nimeni. Fecioara Maria s-a aratat cu adevarat
vrednica sa fie Maicd a lui Dumnezeu, iar cei ce neaga
deplina ei umanitate 1i rapesc aceastd vrednicie. Caci
in ce consta minunea vredniciei sale, daca nu in slabi-
ciunea fapturii umane si in taria smereniei si a ascul-
tarii ei desavarsite? De aceea, cultul Maicii Domnului
este unul foarte dezvoltat, egal cu cel al Mantuitorului,



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 185

in anumite aspecte, chiar depdsindu-1. Din acest motiv,
Fecioara Maria apare pomenita in toate ceremoniile
religioase ale Bisericii, mijlocirea ei fiind cerutd de
preotul slujitor si de credinciosii participanti la termi-
narea tuturor ciclurilor liturgice. Fiecare ectenie cu-
prinde o cerere adresata Nascdtoarei de Dumnezeu;
fiecare cantare din canoanele cuprinse in cdrtile de
cult se incheie cu o lauda a Mariei. Se stie bine faptul
cd numadrul de acatiste si paraclise ale Sfintei Maria il
depaseste pe cel ale Mantuitorului Hristos si pe ale
celorlalti sfinti. Daca Hristos Se afla in centrul cultu-
lui divin public, cred cd putem afirma, fara a gresi, ca
Maica Sa reprezinta centrul cultului divin particular.

Praznuim, asadar, trecerea prin moarte a Nasca-
toarei de Dumnezeu si ridicarea cu trupul la Cer, nu prin
forte proprii, ci din mila si iubirea dumnezeiescului ei
Fiu. V-ati intrebat ce s-ar fi intamplat daca trupul Mai-
cii Domnului ar fi rdmas in mormant? In mod sigur,
binecuvantata criptd ar fi devenit cel mai dorit si mai
vizitat loc de pe pamant. Fiecare crestin ar fi ravnit sa
atingd preacinstitele sale relicve si sd i se Inchine, cultul
Maicii Domnului capdtand trasaturi nebanuite. Toate
acestea ar fi dus, cred, la o cinstire separatd de cea a Man-
tuitorului Hristos sau la o tendinta de egalizare a ro-
lului Maicii Domnului cu cel al Fiului ei. Cred ca mutarea
trupului Preacuratei din mormantul din Ghetsimani,
dupa trei zile de la moarte, a insemnat un act al dragos-
tei lui Dumnezeu pentru Fecioara Maria, ca sd arate
lumii cinstea de care ea se bucura 1naintea lui Dumnezeu,
dar si o dovada a milei si intelepciunii divine, Dum-
nezeu cunoscand slabiciunea sufletului si usuratatea



186 MIRIDE SI MERINDE

mintii noastre. Dionisie Areopagitul spunea in acest
sens: ,iau martor pe Dumnezeu ca dacd n-as fi avut in
minte si in inima invatatura dumnezeiasca, as fi soco-
tit pe Fecioara ca pe adevaratul Dumnezeu si i-as fi
dat inchindciunea care se cuvine numai adevaratului
Dumnezeu”.

In Biserica Romano-Catolici, bunioard, Niscitoarea
de Dumnezeu este numitd si Coredemptrix. Terme-
nul, mai recent, vrea sa sugereze ca suferinta Mariei,
neimpartasitd de ceilalti crestini, conlucreaza cumva
cu suferinta lui Hristos in realizarea rdscumpararii
omului. Daca scoatem aceasta idee din cadrul juridic al
soteriologiei romano-catolice si 0 asezdm in cadrul so-
teriologiei ortodoxe, atunci nonsensul devine neindo-
ielnic. In mod cert, Maria reprezinta ,,Da-ul” omenirii
catre Dumnezeu. Cu toate acestea, doar Hristos putea
recapitula umanitatea in Sine fnsugi. Doar lisus, Domnul,
putea distruge puterea mortii, umpland-o cu viata Sa
nemuritoare prin jertfa de pe Cruce.

De aceea, acum, la ceas de sarbatoare, ca si in fiecare
zi a vremelnicei noastre existente, sa-I multumim Dom-
nului cd, in grija si iubirea Sa rastignita pe Golgota, ne-a
daruit-o pe Maica Sa, facandu-ne-o si noua Maica. lar
ei, la ziua luminata a cinstitei Adormiri, sa-i cantam:
,Sfanta Marie, pentru noi, pacatosii, roaga-te!”.

Amintiri din mormant

Slavitul praznic al Adormirii Maicii Domnului co-
memoreazad liturgic momentul cand Fecioara Maria, iz-
vorul vietii, paraseste existenta pamanteascd, mutandu-se



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 187

in vesnicie. Supunandu-se randuielilor firii, trece prin
moarte, ca apoi, prin puterea Fiului ei ce i-a zis: ,,Vino,
binecuvantata Maica Mea, intru odihna Mea! Ridica-te,
vino, aproape de Mine, preafrumoasd, cdci prihana nu
este intru tine”, sa se Inalte intru slava. Din inaltul Ce-
rului, nu conteneste a-si revarsa asupra noastra, fiii ei
duhovnicesti, noian de mila si indurari.

Sa ne intrebam, ca odinioara Sfintii Parinti: cum a
putut pamantul sa tina vasul cel primitor de Dumnezeu?
Locul binecuvantat care a primit in maruntaiele lui trupul
preacinstit al Maicii Domnului sta marturie peste veacuri
ca acolo, vremelnic, cortul pamantesc al Preacuratei
Maria s-a odihnit, potrivit traditiei, trei zile, inainte de
a-si incepe calatoria citre Imparatia lui Dumnezeu.

Sa ne indreptam deci spre Cetatea Ierusalimului.
Celor care deja au pasit pe binecuvantatele meleaguri
sa le fie ca o readucere aminte, iar celor ce inca nu au
ajuns la Ghetsimani, ca un pelerinaj imaginar, lasandu-se
condusi de dragostea fati de Impériteasa si Doamna
noastrd, dar si ca o sfanta poftire de a ,gusta” din lumina
unui mormant.

Asadar mormantul Maicii Domnului din Ierusalim -
unul dintre cele mai vizitate si mai pretuite locuri ale
Tarii Sfinte — se gaseste in Valea lui Iosafat, la poalele
Muntelui Maslinilor, in partea de nord a Gradinii Ghetsi-
mani, intr-o pestera adanc sdapata in stanca. Deasupra
s-a zidit un locas de inchinare: o biserica semi-ingropata,
avand forma sfintei Cruci, unde se ajunge coborand
mai multe trepte din lespezi de piatrd. Prima biserica
ctitoritd aici de Sfanta Imparateas Elena intre anii 325-337



188 MIRIDE SI MERINDE

a fost probabil distrusa. O alta capeld a construit-o pa-
triarhul Iuvenalie la inceputul secolului al V-lea, ea
transformandu-se destul de repede intr-un centru de
pelerinaj. In timpul domniei imparatului Mauriciu s-a
ridicat o bazilica superioard, vechiul sanctuar cu Mor-
mantul Maicii Domnului devenind cripta subterana.
In anul 614 persii au distrus biserica, refacuta la putin
dupi aceea. In secolul al XI-lea, cruciatii latini au inal-
tat o alta, pastratd partial pana astizi. Incepand cu
anul 1757, Biserica Mormantului Maicii Domnului a
revenit Bisericii Ortodoxe Grecesti.

Cu catava vreme in urmd, m-am invrednicit sa pa-
sesc si eu pe acele meleaguri. Imi amintesc noianul de
emotii ce m-a coplesit in fata mormantului Maicii
Domnului. A fost cu totul tulburdtor! Am coborat in
pamant, dar parca am urcat catre Cer; am simtit cum
fiorul rece al pesterii m-a invaluit si totusi o caldura
nepamanteand m-a imbratisat. Zeci de candele arzand
mi-au Intampinat pasul stingher, imprastiind sclipiri
de lumina ling, ce se intindeau tesandu-se pe lespezile
reci. Da, acolo jos, In maruntaiele pamantului neprietenos,
a fost iInmormantat candva trupul preacurat al Sfintei
Maici. M-am inchinat la cinstitul loc unde a statut im-
pdrdteasa, apoi la icoanele ce strdjuiesc pestera. Piatra
aproape alba in care s-a sdpat mormantul propriu-zis
ne aminteste de curatia vietii Fecioarei Maria. Te im-
presioneaza sa observi in stancd forma proslavitului ei
trup, preschimbat parcd intr-un condei ce a scris astfel
madrturii coplesitoare despre prezenta sa in Ghetsi-
mani. Lespedea, placata cu bucati de cristal, formeaza
un mic altar unde se savarseste Dumnezeiasca Litur-



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 189

ghie. In spatele mormantului m-a intdimpinat Maica
Domnului dintr-o preafrumoasa icoana facatoare de
minuni, numita Ierusalimiteanca. M-am intrebat: de ce
s-a pus tocmai aici asa o icoana importanta? Poate se
cddea asezatd mai vizibil. Un posibil rdspuns ar fi: dupa
ce vezi locul unde a stat fara suflare Maica Vietii, ca sa
nu te ndpddeascd indoiala ori tristetea, de indata te in-
tampind privirile duioase, calde, ale Preacuratei Fe-
cioare, coborate din sfanta sa icoana, intarindu-te
duhovniceste si incredintandu-te ca destinatia ultima
a vietii tuturor nu este mormantul, ci Impéaratia lui
Dumnezeu.

Scaldat in bunatatea si caldura izvorate din chipul
atotmilostiv al Stapanei noastre, m-am tras deoparte,
lasandu-mi ochii mintii furati de intampldrile minunate
petrecute in aceasta lumind fumurie ce sporeste oare-
cum taina locului. Mi-am amintit cd aici Apostolii si
ucenicii Maicii Preasfinte si-au luat ramas bun de la ea.
Aici s-au varsat amarele lacrimi ale despartirii, aici au
rasunat sfinte cantdri, rugdciuni, plansete izvorate din
dor, pline de suferintd. Tot aici, Toma, Apostolul, venind
dupa trei zile si voind a desface mormantul spre a aduce
cinstire trupului preacurat al Ndscdtoarei de Dumnezeu,
l-a gasit gol. Cu adevarat, de aici, dupa trei zile, sfantul
chivot din care S-a intrupat Mantuitorul a fost indltat
intru slava cereascd. Vedeti cate lucruri tulburdtoare s-au
petrecut in pestera din Ghetsimani!? Acum intelegeti
de ce am spus ca este un spatiu al paradoxurilor, unde
lumina se imbratiseaza cu intunericul, raceala si ume-
zeala pietrelor, cu cdldura si bucuria izvorate din drag
si dor pentru Preasldvita Fecioara Maria?



190 MIRIDE SI MERINDE

Pana sa ajungem acolo, sa consideram binecuvan-
tata sdrbatoare a sfintei sale Adormiri un fericit prilej
de a ne ardta dragostea ce i-o purtam, ca raspuns la ne-
tdrmurita ei iubire catre noi. Cu florile recunostintei in
suflet, sa-i asezam florile privegherii pe sfantul epitaf
al praznicului, in cantari de lauda si preacinstire, mul-
tumindu-I Domnului cd ne-a daruit-o pe Mama Sa, fa-
candu-ne-o si noud Maica. lar ei, la ziua luminata a
cinstitei Adormiri, sa-i cantam: ,,Tntru nastere fecioria
ai pazit, intru adormire lumea nu ai parasit, de Dum-
nezeu Nascatoare. Mutatu-te-ai la viata, fiind Maica
Vietii, si cu rugdciunile tale, izbavesti din moarte sufle-
tele noastre”.

Prohodul Maicii Domnului

Praznicul Adormirii Maicii Domnului este marcat
liturgic nu doar prin obisnuitele slujbe bisericesti, ci si
prin randuirea in cadrul Utreniei - la fel ca la Utrenia
din sambata Pastilor — a Prohodului Maicii Domnului,
o slujba de cinstire a Adormirii Fecioarei Maria, care
contine o teologie profundd, exprimata in cuvinte sim-
ple, usor de inteles, asezate in 188 de strofe, impartite
in trei stdri.

Incantatorul imn liturgic I-a compus, pe la incepu-
tul secolului al XVI-lea, Manuel Corinteanul, profesor
la scoala teologica a Patriarhiei de Constantinopol. Din
evlavie pentru Maica Domnului, piosul dascal a alcatuit
cunoscuta cantare luand ca model Prohodul Domnului,
dar, ca particularitate, prezintd legatura duhovniceasca
intre taina Mantuitorului Hristos si taina preaiubitei



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 191

Sale Maici. Teolog fin, Manuel din Corint a aratat ca
aceasta legdtura spirituala nu se rezuma doar la taina
Nasterii Domnului din Fecioara Maria, ci reliefeaza si
modul in care traditia Bisericii Rasaritene leaga taina
mortii si mutdrii In vesnicie a Preacuratei Maici de taina
mortii si Invierii Fiului ei, lucru evidentiat chiar din
prima strofa: ,,in mormant Viata / Ai fost pus, Hristoase,
/ Si-a vietii Maicd-acum intra in mormant / Si se muta
la viata cea de sus”.

Se cuvine retinut faptul cd, desi a aparut in spatiul
grecesc, acest imn liturgic a cunoscut o raspandire mai
mare in spatiul slav, unde, se stie bine, evlavia si cultul
Maicii Domnului s-au dezvoltat foarte mult. In pre-
zent, la greci, acest imn liturgic nu mai intra in randu-
iala sdrbatorii de la 15 august.

Prohodul Maicii Domnului a fost tradus In romanes-
te de catre Ion Pralea sau Prale, in unele dictionare.
Originar din Basarabia si, pe langa ocupatia de baza,
cantand la strang, era si novice literator, traducand din
limba rusd numeroase texte religioase ori compunand
poezii. Spirit inventiv, , ndscocitor”, cum i se spunea in
epocd, lon Pralea a inventat un sistem de scriere uni-
versala, fara a fi insusit ulterior de nimeni. De aceea,
contemporanii il vedeau ca pe un personaj controver-
sat. Referiri la scrierile si preocuparile sale gasim la Ti-
motei Cipariu, Titu Maiorescu, George Calinescu.
Insusi Eminescu, in poezia Epigonii, citaindu-1 printre
scriitorii din trecut, il numeste , Prale, firea cea intoarsa”,
iar Grigore Alexandrescu 1i dedicd si el un vers in Satird
duhului meu: ,lar de vrei sa faci versuri, ia pilda de la
Pralea”.



192 MIRIDE SI MERINDE

Ion Pralea a publicat Prohodul Maicii Domnului la
Iasi in 1820, sub denumirea Urmadri pe mormanturi. Ul-
terior, in 1869 cartea s-a retiparit sub denumirea cu-
noscuta si astazi de Prohodul Maicii Domnului, cu un
text revizuit. O alta editie Ingrijita de protosinghelul
Teofil Ionescu s-a publicat la Bucuresti, in 1935. In ulti-
mul timp au aparut mai multe editii, dintre care amin-
tim pe cea tipdrita de Editura Trinitas la Iasi in 1999,
avand un bogat cuvant inainte alcatuit de Preafericitul
Pdrinte Patriarh Daniel, pe atunci Mitropolitul Moldo-
vei si Bucovinei, dar si pe cele aparute la Editura Basi-
lica in anii 2012 si 2014.

Revenind la imnul inchinat Adormirii Maicii Dom-
nului, sa remarcam ca profesorul constantinopolitan
prezinta, in starea I, intr-o forma sintetica, istoria
Adormirii Fecioarei, ce cuprinde vestea primita de la
inger, rugaciunea Mariei in muntele Sion, venirea Apos-
tolilor pe norii cerului, coborarea Mantuitorului, in
chip nevazut, la patul Maicii Sale, inconjurat de cetele
ingeresti. In mod expres se afirmi realitatea mortii
Nascatoarei de Dumnezeu: ,Mori acum si te duci / La
viata de sus [...]” si ,Minune prea mare / Este a vedea /
Cum cea care Viata lumii ndscu / Mortii cei firesti partasa
s-a facut”. Asa cum am afirmat anterior, se subliniaza
legatura de dupa moarte dintre Maica si Fiu, acum
Maica devenind fiica cea purtata in brate: ,Prunc fiind
lisus / Fiul Celui de sus / Se purta de preacuratele tale
maini / Iar acum El poarta-n maini sufletul tau”.

Un loc important in continutul imnului liturgic il
ocupa atat profetiile despre acest eveniment din viata
Fecioarei Maria, cat si prefigurarile din Vechiul Testa-
ment despre Maica Domnului: stalpul cel de foc care i-a



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 193

condus pe evrei in pustie, rugul ce nu se mistuie, lana
inrouratd a lui Ghedeon, toiagul lui Aaron si scara lui
Iacov, fiind numita si pat tainuit si neintinat ori , carte
curatd in care cu trup S-a scris Cuvantul”.

Starea a II-a ne-o infatiseaza pe Preacurata in slava
cereascd, Inconjurata de cetele ingeresti ce-i canta nein-
cetat imnuri de lauda. De aceea, credinciosii, laudand-o
impreuna cu ingerii, o roaga sa mijloceasca pentru
Biserica.

Starea a Ill-a aratd de la inceput lauda adusa Fecioa-
rei de cdtre toate neamurile si limbile pamantesti si ce-
resti. Hristos coboara in chip nevazut sa ia preaiubitul
suflet al Maicii Sale, subliniindu-se ca moartea ei a
sfintit lumea: , Astazi lumea toata / S-a sfintit cu totul /
Prin sfanta-ti adormire”, deoarece moartea nu a biruit-o,
ea fiind Maica Vietii: , Vie esti si-n moarte / Fara de pri-
hana / Nascand Viata lumii”. Spre final, credinciosii o
roagd pe Maica Domnului si a noastra, a tuturor, sa nu-
si inceteze mijlocirea puternica pentru noi, autorul ex-
primand dragostea si tandretea cu care intreg poporul
i se roaga: ,Candela luminii / Preacurata Prunca, / Nu
ne lasa uitarii”. Astfel se afirma esenta maternitatii sale
divine, rolul lui Hristos in lume, legatura ei cu neamul
omenesc si nddejdea tuturor pdmantenilor de a nu fi
uitati de cea care, prin zdmislirea feciorelnica si minu-
natda a Luminatorului lumii, a scos din intuneric tot
neamul omenesc.

Aceasta slujba deosebitd, atat de complexa in simpli-
tatea ei, nu reprezinta doar un mijloc de a ne manifesta
iubirea si cinstirea fata de Maica Domnului, ci si un
prilej de a simti si a retrdi taina mortii Fecioarei Maria
si bucuria nadejdii in inviere.



194 MIRIDE SI MERINDE

Minunile Nascatoarei de Dumnezeu

An de an, postul inchinat Adormirii Maicii Dom-
nului ne aduce aminte de virtutile Sfintei Fecioare pe
care trebuie si noi cu trudd sa ni le Insusim, dar si de
postul tinut de Nascatoarea de Dumnezeu inainte de
mutarea ei din aceasta viata. O sdrbatoare draga si
aproape de sufletul oricarui roman. De altfel, foarte
multe biserici mdnastiresti si de enorie au hramul in-
chinat acestui preaslavit praznic. Asadar este vreme
de trezvie duhovniceasca, de intensificare a rugaciuni-
lor citre Impariteasa Cerurilor, a milei si dragostei
crestine pentru semenii aflati in grele incercari, lipsuri
si suferinte.

Monahii s-au inscris in mantuitoarea uzanta du-
hovniceasca a postului lunii Gustar, purtand si ei,
aidoma intregului popor dreptcredincios, o cinstire
aparte Maicii Domnului. In traditia monahal3, mai
ales 1n cea athonita, s-a constatat ca in manastirea unde
se gaseste si 0 icoand facdtoare de minuni a Prea Sfintei
Nascatoare de Dumnezeu, dragostea si preacinstirea
de care aminteam se contopesc intr-o tainica si intensa
legatura spirituala: calugarii isi leaga viata si mantuirea
de , viata” icoanei din care Maica Preacurata le vegheaza
drumul spre imparatia Cerurilor.

Intarind aceastd mantuitoare randuiald, la Manas-
tirea Neamt se intampla acelasi lucru de mai bine de
sase veacuri. Icoana Maicii Domnului, facatoare de minuni,
existentd astdzi in manastire, a fost daruita de impéara-
tul bizantin Ioan al VIII-lea Paleologul (1425-1448) la
inceputul domniei sale voievodului Alexandru cel



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 195

Bun al Moldovei si, prin el, Moldovei intregi. Initial a
fost asezata in biserica Mirauti din Suceava, catedrala
mitropolitand a vremii, apoi donata Manastirii Neamt
de catre Stefan, fiul lui Alexandru cel Bun, in timpul
uneia din cele doua domnii ale sale.

Sub mangaierile calde si ocrotirea statornicd a Nas-
catoarei de Dumnezeu din icoana mult pretuitd, cu-
noscuti si sub numele de Nemteanca sau Inchinditoarea,
monahii din Neamt si-au dobandit limanul cel linistit
al pocaintei, s-au rugat, au muncit, neuitand sa ddruiasca
»celei pline de dar” cuvenita preacinstire. Dragostea
fatd de Maica Domnului a reinsufletit-o Cuviosul Paisie
Velicicovski, staretul cu viata sfanta al marii lavre nem-
tene, care, venind din Sfantul Munte al Atonului im-
preund cu numerosi ucenici, a adus de acolo un nou
suflu de credinta si simtire. Se stie ca Sfantul Paisie,
sporit duhovniceste in muntele Athos, a poposit in
Moldova in anul 1763. S-a stabilit intai la Dragomirna,
apoi, pe 14 octombrie 1775 s-a mutat la Manastirea Secu
pentru ca, patru ani mai tarziu, sa primeasca impreund
cu obstea sa, de la voievodul Constantin Moruzi, Ma-
nastirea Neamt, al carei staret a fost pand la 15 noiembrie
1794, ziua mutdrii sale la cele vesnice. Cuviosul Paisie
a facut trei lucruri deosebite la Manastirea Neamt: a in-
multit ceea ce a gasit In trdirea si viata duhovniceasca a
calugdrilor nemteni; a agonisit ceea ce mai trebuia sa
adune, si anume, manuscrise grecesti care s-au tradus
in slavona si in romana; a ddruit celor ce nu o aveau,
spiritualitatea isihasta, plamaditd, inmultitd in Sfantul
Munte Athos si intensificata aici, la Neamt, asa cum fa-
cuse la Dragomirna, dar si la Secu.



196 MIRIDE SI MERINDE

Evlavia Cuviosului Paisie si a ucenicilor sai pentru
Ocrotitoarea Manastirii Neamt s-a vadit si prin statornica
lor preocupare de a talmaci din vechi hrisoave grecesti
tie slujbe dedicate Maicii Domnului, fie scrieri inchinate
vietii si minunilor ei. Spre exemplu, monahul Alexa
Zuferen — copist, a tradus din limba greaca, in anul
1785, lucrarea Canon de rugdciune cdtre Niscitoarea de
Dumnezeu la Pavecernita Micd.

Nu trebuie trecuta cu vederea nici sensibilitatea ce
izvordste din axioanele compuse de calugdrii nemteni
si psalmodiate in fata icoanei facdtoare de minuni. lata
cateva exemple In acest sens: protopsaltul Iosif Moldo-
veanu, din Mandstirea Neamt (aproximativ 1745-1830),
Nichifor Kantuniari (aproximativ 1750-1820), Visarion
Protopsaltul, Duhovnicul (aproximativ 1794-1844). Toti
acestia au compus alese cantari pentru [mpiriteasa Ceru-
rilor, cantari care asteaptd sa fie redescoperite si intonate
cu aceeasi adanca simtire lduntrica insuflata odinioara
de cei ce le-au plamadit.

Traditia evlaviei deosebite a continuat la Neamt si
dupad ce Cuviosul Paisie si ucenicii sdi s-au mutat la
Domnul, manifestandu-se nu doar cultic, ci si printr-o
serie de tipdrituri. Astfel, in anul 1924, in tiparnita Ma-
nastirii Neamt, a vazut lumina zilei o carte mult folosi-
toare si ziditoare de suflet, numita Din minunile Maicii
Domnului, carte tiparita dupa un manuscris adus de la
Schitul Romanesc Prodromul din Sfantul Munte
Athos. Titlul complet al cdrtii este urmatorul: Din mi-
nunile cele mai presus de fire ale Prea Sfintei Stipdnei noas-
tre de Dumnezeu Niscdatoarei si Pururi Fecioarei Maria,
care putine sunt din cele nenumdrate minuni ce s-au scris



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 197

de feluri de dascili cu bune stiinte de sfintele scripturi, de
Agapie si altii. Si care talmdicindu-se dupd limba veche gre-
ceascd pe limba noastrd romdneascd, spre folosul sufletesc, la
anul 1820 de leromonahul Rafail Protosinghelul. Peste noud
ani, in 1933 iscusitul librar al Manastirii Neamt, monahul
Gamaliil Pavaloiu, a alcatuit si tipdrit o alta carte dedi-
catd Maicii Domnului cu titlul Viata Prea Sfintei Fecioare
Maria, Ndscatoarea de Dumnezeu si istoricul Sfintei Sale
Icoane. Nici talazurile vremurilor zbuciumate ale raz-
boaielor, nici stramtorarea regimului totalitar nu au iz-
butit sa stinga credinta cdlugarilor si a crestinilor in
Maica Domnului. Cu aceeasi netdrmurita dragoste se
inaltd rugdciuni si cantdri inchinate celei pline de har,
dar se si tiparesc carti ziditoare de suflet, unde se aduna
in stralucitoare buchete minuni ale Maicii Domnului,
veritabile licariri ale iubirii nesfarsite de mama, izvorate
din mila si indurarea Preacuratei Fecioare cu care ne
vegheaza viata.

As vrea ca aceste randuri sa fie socotite si un in-
demn la lectura. Citirea minunilor Maicii Domnului ne
hraneste duhovniceste, ne intareste credinta, ne lumi-
neaza viata si ne indeamna sa ne amintim de minunile
savarsite de Preamilostiva Maicd in existenta fiecaruia
dintre noi, fdcandu-ne sa intelegem si sd simtim mai
profund taina vietii si Adormirii Nascatoarei de Dum-
nezeu, exprimata concentrat in troparul sarbatorii: , intru
nastere fecioria ai pazit, intru adormire lumea nu ai
pdrasit de Dumnezeu Ndascdtoare”.



198 MIRIDE SI MERINDE

Icoana Maicii Domnului, Indrumatoarea

In ziua de 9 iulie se proslaveste Icoana Maicii
Domnului Indrumitoarea de la Manastirea Neamt, prilej
de bucurie duhovniceascd, dar si de innoite nadejdi in
iubirea si ocrotirea Ndscatoarei de Dumnezeu. De aproape
sase secole Moldova are o temerara mijlocitoare in
icoana Maicii Domnului numitd ,, indrumé&toarea”, pri-
mitd ca dar in 1429 de catre evlaviosul domn Alexandru
cel Bun de la imparatul Ioan al VIII-lea Paleologul.
Unele consemnari stravechi adeveresc cd odorul ne-
pretuit al Maicii Domnului de la Manastirea Neamt este
o reproducere a icoanei pictate In mod miraculos pe un
stalp al bisericii din Lida (oras din Tara Sfantd, de unde
se tragea si Sfantul Mucenic Gheorghe), reprezentand
chipul Nascatoarei de Dumnezeu. Construirea sfantu-
lui lacas s-a facut inca din primii ani de existenta a Bi-
sericii crestine, pe vremea cand Sfintii Apostoli Petru
si Ioan propovaduiau cu mult zel misionar Evanghelia
lui Hristos.

Cei doi discipoli ai Mantuitorului au rugat-o pe
cea care I-a daruit trup omenesc Izbavitorului lumii sa
binecuvanteze, prin prezenta sa, biserica nou temeluita.
Ascultandu-le cererea, Fecioara Maria i-a incredintat
cd le-o va implini, dar nu le-a spus si cum. Mergand ei
inainte, cu gandul ca Maica 1i va ajunge din urma, au
gasit In noul sfant lacas chipul cel preafrumos al Prea-
curatei Maria, aparut in mod minunat pe un stalp al
bisericii. La scurt timp, a venit acolo si Impérateasa cea
mai aleasd decat cerurile; vazandu-si chipul si pe popo-
rul uimit de minunea savarsitd, a binecuvantat zidirea



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 199

inchinata Fiului ei, dar si acea icoand nefacuta de mana
omeneascd, dandu-i putere si tarie sa facad minuni. Is-
toria nu consemneaza in ce imprejurari sfantul odor
din Lida a ajuns la Ierusalim; pe la mijlocul secolului al
VII-lea, Gherman, viitorul Patriarh al Constantinopo-
lului, trecand prin orasul sfant, a vazut icoana nefacuta
de mand omeneasca a Ndscatoarei de Dumnezeu din
Lida si i s-a inchinat. Impresionat de chipul preafrumos
al Maicii Domnului, Sfantul Gherman, pomenit in ca-
lendarul ortodox pe 12 mai, a cautat iscusiti iconari si
le-a cerut sa 1i picteze o icoand cat mai fidela celei pe
care o vazuse. Dupa ce i s-a implinit dorinta, Sfantul
Gherman a luat icoana la Constantinopol, simtind-o
pe Maica Domnului mereu aproape, indeosebi in peri-
oada grea ce avea sa urmeze, cand in Imperiul Bizantin
s-a declansat o aprigd lupta impotriva sfintelor icoane.
Secole intregi, aceasta icoand a vegheat strdlucita capi-
tala a Imperiului Bizantin, iar din prima jumatate a
veacului al XV-lea, iatd, prin voia Domnului, si-a gasit
salasluire in stravechea lavra a Neamtului, a carei isto-
rie, dupa unii cercetdtori, este mai veche decat insasi
existenta Moldovei ca stat independent.

Dupa aproape 600 de ani de , vietuire” a preafru-
moasei icoane in vestita Mandstire Neamt si multele
minuni sdvarsite aici, s-a creat o trainica legatura intre
Maica Domnului si monahii nemteni. Evlavia si dragos-
tea lor fata de Impériteasa Cerurilor se arata la fel de
puternice ca si in lumea laica, poate chiar mai staruitoare:
calugarii si-au incredintat viata si mantuirea Maicii
Preacurate, iar ea le vegheaza drumul citre Imparatia
Cerurilor. Parintii de la Neamt au simtit intotdeauna



200 MIRIDE SI MERINDE

ajutorul nepretuit primit de la Maica Domnului: prin
sfanta sa icoana, ea a pazit nu doar chinovia, ci intreg
tinutul. Tubirii necurmate vidite de Impériteasa cea
preabund, monahii s-au straduit sa-i rdspundd dupa a
lor putere — prin evlavie, prin impresionante slujbe si
privegheri dedicate Preasfintei, dar si prin tiparituri
ori imnuri liturgice inchinate ei. De exemplu, in 1816,
la Méanastirea Neamt s-au tradus din greaca si s-au tipa-
rit pentru prima datd in pamant romanesc Canoanele
Maicii Domnului sau Theotokarion, atribuite Sfantului
Ioan Damaschinul, o capodopera imnografica numita
in Stantul Munte Athos si Cartea celor 1.000 de laude ale
Maicii Domnului. In prefata intitulata ,Cuvant catre bine-
credinciosii cititori”, arhimandritul Silvestru, staretul de
atunci al Manastirii Neamt, socotea cd respectiva cule-
gere de Canoane constituie un dar nepretuit pentru
neamul romanesc, caci, prin citirea lor, monabhii, preotii,
dar si poporul credincios, o vor , castiga de ajutatoare
pe Impérateasa atotputernica”.

Tot o reverberatie a dragostei calugarilor nemteni
fatd de Nascatoarea de Dumnezeu o reprezintd si pre-
ocuparea unora dintre ei de a-i compune alese imnuri
liturgice. Sd-1 amintim pe losif Protopsaltul, contem-
poran cu Sfantul Paisie de la Neamt, care i-a dedicat
Maicii Domnului mai multe cantari. O cronicd manas-
tireasca de pe timpul staretului Dometian gldsuieste
asa: ,,in vremea staretiei sale, foarte mult era impodobita
aceastda manastire cu parintele Iosif Schimonah Proto-
psalt, carele au alcatuit Anixandarele cele mari, vreo
cateva heruvice, axioane si alte cantari...”. Tot la Ma-
nastirea Neamt au vietuit alti remarcabili protopsalti



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 201

ai veacului al XIX-lea: Visarion Duhovnicul, Nichifor
Protopsaltul, Zosima Monahul. Toti au creat o adeva-
rata scoala de compozitori de axioane, recunoscutd atat in
Romania, cat si in Intregul spatiu ortodox. Marturie
stau cele peste 20 de axioane identificate in Biblioteca
Manadstirii Neamt sau 1n alte colectii muzicale din tara.
Avem de-a face, cred, cu o dovada incontestabila a evla-
viei poporului roman fata de Maica Domnului, dar si
cu o insemnata contributie a traditiei liturgice nemtene
la imboggatirea cultului marial panortodox. In anul 1933,
prin osteneala iscusitului zetar Gamaliil Pavaloiu, a iesit
de sub teascurile tiparnitei nemtene o alta carte dedi-
catd Nascatoarei de Dumnezeu: Viata Preasfintei Fe-
cioare Maria, Ndscitoarea de Dumnezeu si istoricul sfintei
sale icoane.

Iata doar cateva marturii asupra felului in care ca-
lugdrii nemteni au dat raspuns unei iubiri netdrmurite
ardtate de atatea veleaturi pentru ,cea mai presus de-
cat cerurile”. Sa adaugam la acestea faptul ca patru din
istoricele schituri ale lavrei nemtene (unul dintre ele fiind
actuala Manastire Sihastria) au hramurile dedicate sar-
batorilor mariologice, ca si aproape toate parohiile din
tinutul invecinat Manastirii Neamt. Avand in vedere
dragostea revarsata de Maica Domnului din sfanta sa
icoand, aflata de sase secole In patrimoniul lavrei nemtene,
peste monabhi, cler si popor, Sfantul Sinod al Bisericii
noastre Ortodoxe, prin decizia din 24 mai 2018, a stator-
nicit ca in fiecare an, pe 9 iulie, sa se prosldveasca in
chip sarbatoresc Sfanta icoana facatoare de minuni a
Maicii Domnului de la Mandstirea Neamt. Astfel, ziua
de 9 iulie a devenit o binecuvantata pecetluire a iubirii



202 MIRIDE SI MERINDE

pline de recunostintd aratate de toti romanii, iar de nem-
teni, in mod special, Fecioarei Maria, ca raspuns la ne-
pdmanteana sa dragoste si ocrotire, revdrsate necontenit
peste intreg neamul si pamantul nostru romanesc.

Icoana Maicii Domnului de la Vovidenia

Binecuvantat fie Bunul Dumnezeu, Care a randuit-o
ocrotitoare pe Fecioara Maria atator asezaminte mona-
hale de pe pamantul nostru! Printre ele, si Schitul Vo-
videnia al Mdnastirii Neamt sta, de peste trei secole,
sub proteguirea Preacuratei Fecioare Maria, care nu
conteneste sa-si reverse prea marea milostivire asupra
intregului popor, dar si a tuturor vietuitorilor Vovideniei,
asupra inchinatorilor ori pelerinilor sositi in Poiana linistii
ca sa-L intalneascd pe Hristos Dumnezeu si pe Prea-
sfanta Sa Maica.

Desi primele dovezi scrise despre Schitul Vovide-
nia dateaza de la inceputul secolului al XVIII-lea, tra-
ditia locului vorbeste despre viata calugareasca de aici
inca din veacul al XVI-lea. O veche istorisire glasuieste
cd Maica Domnului a incredintat spre paza si ocrotire
catorva pustnici un izvor cu apa tdmdduitoare, aflat nu
departe de actuala asezare monahala; aici venea Insusi
Binecredinciosul Voievod Stefan cel Mare si Sfant, fo-
losind apa binefacatoare pentru a-si obloji rana de la
picior, dobandita in anul 1462 in lupta de la Chilia, pe
cand Incerca sa readuca vechea cetate de la gurile Du-
ndrii in stapanirea Tarii Moldovei. Nenumadrate si mari
minuni a sdvarsit Maica Domnului prin acest izvor cu



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 203

apa sulfuroasa, fapt dovedit si de hidronimul cu care a
fost , botezat” in tinutul Neamtului: ,izvorul tamaduirii”.

Pazitorii nepretuitului dar primit de la Impériteasa
cerului au ridicat in tihnita poiana din preajma un mic
asezamant calugaresc, numit initial chiar Schitul Slatio-
rul, dupa numele paraiasului cu apa sdrata si sulfuroasa
care se ,,naste” din izvorul tamaduitor daruit de Maica
Preacurata locuitorilor binecuvantatului tinut nemtean.
In prima jumatate a secolului al XVII-lea, la schitul
amintit isi Incepea noviciatul in viata monahala viitorul
Episcop Ioanichie al Romanului. Aflat in scaunul vla-
dicesc al fostei capitale a Moldovei de Jos, evlaviosul
arhiereu nu a uitat locul formarii sale duhovnicesti,
rectitorindu-1 prin zidirea unei biserici noi. Nutrind o
evlavie deosebita catre Maica Domnului, si-a redenu-
mit ctitoria , Vovidenia”, asezand-o sub obladuirea
Imparitesei Cerului si a pAmantului, aduse in templu
la varsta de trei ani ca sd se pregdteasca spre a deveni
ea Insdsi, mai tarziu, Biserica vie a prezentei lui Hristos
in lume.

Pentru noua casa a lui Dumnezeu, vladicul a dis-
pus confectionarea unei catapetesme unice in zona
Neamtului, precum si pictarea unei icoane a Maicii
Domnului, cunoscute astazi sub denumirea de Maica
Domnului ,,cu doud guri”. Nu se stie daca pictorul a
realizat icoana astfel sau daca ne aflam Tnaintea unei
minuni. Un lucru este cert: in urma cu doua decenii, la
restaurarea icoanei, specialistii au spulberat ipoteza ca
ea ar fi suferit o modificare la inceputul secolului al
XX-lea, odata cu adaugirea ferecaturii din argint aurit.
In general, iconarii, dorind sa fixeze vizual o minune



204 MIRIDE SI MERINDE

savarsitd de Ndscatoarea de Dumnezeu, au adaugat
icoanei sale elemente distinctive. In alte situatii, chiar
Fecioara a lucrat minunat in alcdtuirea chipului sau. Cat
priveste icoana aceasta, ea rdmane o taind. Din vechime,
monahii spuneau ca Maica Sfantd de la Vovidenia se
,roaga de doud ori”, cu ,doud guri” la Fiul ei si Dumne-
zeul nostru, asadar staruitor, ramanand nebiruita, adica
nerefuzata de Mantuitorul. De-a lungul celor peste doua
secole si jumatate de cand vegheaza smeritul schit al
Vovideniei, icoana Preacuratei a ocrotit asezarea, fe-
rind-o de multe primejduiri. De exemplu, daca miscarea
eterista din 1821 a dus la evacuarea bunurilor din Ma-
nastirea Neamt, inclusiv a vestitei icoane a Preacuratei,
ele fiind ascunse intr-un loc ferit din muntele Rusu,
Maica Sfanta a avut grija ca tihnitul schit din proximi-
tatea manastirii sa scape nevatamat din calea trupelor
otomane ce pradau si incendiau satele din jur.

Insasi biserica schitului s-a salvat in chip miraculos
dintr-un incendiu ce putea mistui lesne intregul edificiu.
Pe la sfarsitul secolului al XIX-lea, o casa monahala
aflatd chiar langd bisericd, in partea de miazanoapte, s-a
aprins ca o torta. Traditia povesteste ca monahii, incer-
cand prin mijloace rudimentare sa stinga focul si con-
statand ca nu vor izbuti, In timp ce scoteau apa din
tantana aflata in curtea bisericii, au inceput sa inalte
rugdciuni catre a lor Milostiva proteguitoare. Atunci,
un vant de nicdieri s-a pornit, indreptand intreaga val-
vataie In partea opusa sfantului locas, scdpand biserica
de focul necrutator.

Odata cu aceasta, Maica Preacurata a avut grija ca
si izvorul tdmaduitor din preajma schitului sa nu con-
teneasca a revdrsa nenumarate vindecari credinciosilor



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 205

ce-si puneau toatd nddejdea in mila si indurarea ei. De
aceea, calugarii, , paznici” ai nepretuitului odor, popo-
seau adesea la izvor si sdvarseau slujbe de multumire
citre Impariteasa Cerului si a pamantului. Se infiripase
chiar o frumoasa traditie ca anual sa se faca procesiune
cu icoana Maicii Domnului de la Mandstirea Neamt,
adusi de soborul ei si multime de credinciosi. intr-o
emotionanta intovardsire, pe dealul Vovideniei obstea
schitului se adauga alaiului duhovnicesc cu icoana lor
si Impreuna parcurgeau drumul serpuind printre fal-
nicii brazi, ajungand in poienita izvorului tdimaduitor.
Acolo se oficia slujba sfintirii apei la sarbdtoarea Izvo-
rului Tdmaduirii din saptdmana luminatd, iar apoi toti
cei prezenti luau apa vindecdtoare si o pastrau acasa
pentru diferite suferinte ori incercari. La o astfel de
procesiune a participat, ca elev seminarist, si vrednicul
de pomenire Parinte Patriarh Teoctist, pe cand invdta la
cunoscuta scoald teologicd de la Manastirea Neamt. A
lasat frumoasa marturie in predoslovia cartii Preasfin-
titului Parinte Timotei Prahoveanul, Schitul Vovidenia,
altarul din Poiana linistii.

Vestea despre binefacerile izvorului taimaduitor de la
Vovidenia s-a rdspandit in toatd Moldova, incat o su-
medenie de bolnavi veneau sa-si oblojeasca suferintele
cu binefacdtoarea apa. Spre a-i sprijini, parintii schitului
au construit chiar mici stabilimente balneare, distruse,
din pacate, dupd inceperea ultimei conflagratii mondia-
le. Cand frontul s-a apropiat periculos de satele inveci-
nate manastirii, Maica Domnului ,cu doud guri” a
oferit hrana sutelor de locuitori refugiati in padurea
din spatele schitului. Teatrul de rdzboi se afla la nici 5 km



206 MIRIDE SI MERINDE

de asezarea monahala, dar, in chip miraculos, Maica
Domnului s-a fdcut scut de aparare, Incat nici un obuz
nu a cazut in preajma. Calugarii, intdriti duhovniceste
de a lor Ocrotitoare, slujeau sutelor de pribegi, ducandu-le
mancare in codru, devenit pentru ei vremelnic ada-
post. Pana astazi, drumul forestier din preajma Vovi-
deniei poarta numele de , Trapeze”, dupa denumirea
cladirii din cadrul unei manastiri unde monahii pri-
mesc masa.

Marturii neincetate despre numeroasele si minu-
natele binefaceri primite de la Maica Domnului ,,cu
doua guri” de la Vovidenia le oferda multimea pelerinilor
care, de-a lungul timpului, s-au rugat Preamilostivei
Maici, cerandu-i ajutorul.

Multumindu-i Maicii Domnului pentru stiutele si
nestiutele daruri revdrsate asupra celor ce-si pun in-
crederea in ocrotirea si milostivirea ei aratate tuturor,
sd o rugdm sa ne faca loc pe neobositul sdau brat, langa
Mantuitorul Hristos, Fiul ei si Dumnezeul nostru, si
asa, purtati in bratele Preasfintei Maici, sa ne hranim
din nesecatul izvor al iubirii, Indurdrii si mijlocirii sale.

Maica Domnului in poezia romaneasca

Avand in vedere ca la 21 martie am celebrat Ziua
Mondiala a Poeziei, iar acum ne pregatim sa intampi-
ndm ziua cea mult asteptatd, aducdtoare de bune na-
dejdi, praznicul Bunei Vestiri, este un binevenit prilej
sa evidentiem inraurirea cultului Maicii Domnului
asupra poeziei romanesti.



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 207

Preacurata Fecioarda Maria, cea mai sfanta dintre
femei, ca singura invrednicita de cinstea exceptionald
de a-L naste cu trup pe Fiul lui Dumnezeu si Mantui-
torul lumii, este venerata in cultul ortodox drept cea
dintai si cea mai mare dintre toti sfintii, fiind , mai cin-
stitd decat Heruvimii si mai maritd fara de asemanare
decat Serafimii”. Daca imnologia ortodoxa si, in gene-
ral, dogma bisericii rasaritene i-au consacrat spatii vaste,
acelasi lucru se poate afirma si cand ne referim la impac-
tul avut de Maica Domnului asupra culturii universale
si a celei nationale. Opere memorabile in domeniul
picturii, arhitecturii, muzicii, prozei i s-au inchinat ce-
lei mai presus decat cerurile. Nici poezia romaneasca
nu a ramas indiferentd: poeme remarcabile i s-au dedi-
cat Fecioarei Maria, poetii romani continuand lucrarea
Sfintilor imnografi ai Bisericii, care au creat minunate
imnuri mariologice izvorate dintr-o dragoste aparte
fata de Nascatoarea de Dumnezeu.

O succinta privire in istoria literaturii romane ne
invedereaza ca Maica Domnului a reprezentat si inca
reprezinta o tema predilectd pentru toate perioadele,
incepand cu primul poet al literaturii noastre, Sfantul
Mitropolit Dosoftei, continuand cu pasoptistii, urmati
de cei din celelalte curente si epoci literare, pana in
contemporaneitate. O cercetare sistematica a liricii ro-
manesti dedicate Maicii Domnului ne reliefeaza o rea-
litate de netagaduit: personalitatea uriasa a Fecioarei
Maria i-a inspirat pe foarte multi autori sa-i dedice me-
morabile creatii poetice. Literatura romana abunda in-
tr-o pleiada de stihuitori ai celor sfinte, din mediul
eclesial sau mirenesc, ce au plasmuit poezii prin care



208 MIRIDE SI MERINDE

isi exprima admiratia, o preacinstesc pe Sfanta Fecioa-
rd, urmaresc momente ale vietii sale, inseparabil legate
de dumnezeiescul sau Fiu lisus Hristos, versurile lor
continand adanci si smerite rugdciuni, dar si invocatii,
timide sau discrete, catre ,privilegiata” Cerului.
Regdsim poeti cu manifestdri pioase fata de Nasca-
toarea de Dumnezeu, izvorate din credinta si evlavie,
din dragoste si recunostinta (Mihai Eminescu, Zorica
Latcu — monahia Teodosia, Traian Dorz, Sfantul loan
Iacob de la Neamt, Mitropolitul Bartolomeu Anania,
Ioan Alexandru). Unii poeti, inspirati si originali (Ion
Pillat), au transferat toatd viata si petrecerea Mariei Fe-
cioara pe pamant romanesc. Altii (Lucian Blaga) au
dedicat Maicii Domnului poezii in care au evidentiat
imensa personalitate a ei prin zdmislirea si nasterea
Mantuitorului lumii. Unii au avut in atentie textul bi-
blic, fiind tentati sa patrunda misterul acestuia, valori-
ficandu-i straturile si substraturile de profunzime; altii
s-au inspirat din propria credinta, impletind-o cu ruga-
ciunea si cu talentul versificarii. Pentru unii stihuitori,
poezia cu caracter mariologic a constituit un simplu
exercitiu de dexteritate liricd, fara a exprima conotatii
spirituale sau note mistice. Alti poeti, care au creat in
perioada comunistd, nu si-au putut dezvalui in mod
direct credinta. De aceea, lirica de inspiratie religioasa
scrisd in timpul regimului totalitar ateu reprezinta un
binecuvantat rod al interiorizarii adanci si reflectiei, al
echilibrului personal spiritual, al unei libertati interi-
oare, castigate prin smerenie si rugdciune. Esential este
ca, prin aceste stihuri, poetii si-au impletit rostirea cu
respiratia, cdinta cu ruga, evlavia cu nadejdea.



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 209

Din punct de vedere liturgic, se poate observa inra-
urirea imnografiei mariologice bisericesti asupra poeziei
romanesti. Unii poeti, buni cunoscatori ai versurilor
inspirate ale Sfintilor Parinti, ai slujbelor bisericesti, s-au
lasat influentati de acestea, regdsind o parte din for-
mulele liturgice consacrate in textele creatiilor lor. Altii,
nu foarte buni cunoscatori ai ritualului ortodox si ai
limbajului specific bisericesc, au zamislit unele stihuri
riscante, chiar apropiate de ereziile veacurilor primare.
Nu considerdm ca a existat numaidecat o intentie in
acest sens, ci mai degraba cd ei au urmarit anumite li-
cente poetice, rime, si mai putin transmiterea unui mesaj
apologetic sau polemic.

Concluzionand, reverberatia cultului Maicii Dom-
nului In poezia romaneascd rdmane foarte puternica,
evidentiind aspecte ce sporesc evlavia si recunostinta
pe care noi le datoram Nascatoarei de Dumnezeu.
Cum praznicul Bunei Vestiri este aproape, sa ldsam
versul sa gldsuiasca:

,,Venit-a sol din Cer, pe aripi de vant,

Si s-a oprit pe prag cu-nchinaciune.

In mana duce crinul proaspit frant,

Smerite, buzele-i solesc minune.

Si-n plecaciunea plina de avant,

Pe care Ingerul Ti-o-nchina Tie

Si-n buzele lui scris-a Duhul Sfant

Un viers smerit, soliri de bucurie”.

(Zorica Latcu, Buna Vestire)



210 MIRIDE SI MERINDE

Adormirea Maicii Domnului
in traditia populara

Adormirea Preacuratei Maici ne prilejuieste nu
doar o teologica privire a ultimului act din viata paman-
teasca a celeia ce I-a daruit Mantuitorului lumii trup
omenesc, ci ne ofera si posibilitatea sd pasim cu sfiald
in lumea satului traditional ca sa deslusim modul cum
s-a reflectat mult pretuita sarbatoare in existenta lui.

Se stie bine ca satul reprezinta vatra unde s-a pla-
madit, s-a conservat, dar si s-a transmis mai departe nu
doar constiinta nationala, ci si cea religioasa a poporu-
lui roman. Cine nu a vazut, mdcar o datd, o imagine a
satului traditional romanesc cu biserica tronand undeva
pe o culme de deal sau in centrul asezarii, cu troite pe
la colturi de ulite, cu cimitire strajuite de frumoase cruci,
cu case tardnesti, cu oameni harnici, evlaviosi si cre-
dinciosi? Ei bine, toate poarta un tezaur nepretuit, nu
doar al istoriei si al devenirii noastre nationale, ci si al
credintei bimilenare a poporului roman. Asa se face ca
majoritatea praznicelor crestinesti, in mediul rural
sunt insotite de un impresionant alai de traditii, obice-
iuri, dar si de povestiri, legende inspirate din slujbele
si sinaxarele Bisericii, ca reverberatie a ceea ce taranii
romani ascultau si intelegeau din Evanghelia sarbato-
rilor, din cantarile de strand sau din predica preotului.

Praznicul Adormirii Maicii Domnului nu face rabat
de la regula: cum se putea oare ca Sfanta Maria, fata de
care neamul romanesc a nutrit dintotdeauna o dragoste
aparte, sd fie trecuta cu vederea? Pe langa numeroa-
sele creatii folclorice inchinate ei (ma refer la poeziile



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 211

populare cu caracter marial), memoria vie a satului ro-
manesc a plamadit o multitudine de povestiri despre
modul cum Fecioara Maria s-a mutat din viata paman-
teascd, bucurandu-se de ,invitatia” Fiului ei de a locui
cu trupul in cerestile locasuri. Nu-mi propun aici o in-
ventariere a lor, caci renumiti folcloristi au facut-o deja
incd din primii ani ai secolului XX, ci doar sa le schitez
in linii mari continutul.

In general, legendele despre Adormirea Maicii
Domnului pastreaza adevdrul credintei noastre orto-
doxe, fiindca mai toate vorbesc despre viata Preacuratei
dupa Inaltarea la cer a Fiului ei, despre ajutorul oferit
de ea primelor comunitati crestine formate indata dupa
Pogorarea Duhului Sfant si intemeierea Bisericii. O
astfel de povestire relateaza povetele date de Maica Vie-
tii Sfintilor Apostoli, adunati la casa ei: ,Dragi Apostoli
ai preaiubitului meu Fiu lisus, iatd cd mi s-a apropiat si
mie timpul, ca si fiecarui pdmantean, sa parasesc lumea
aceasta, unde multe am avut de vazut si suferit, si sa
merg la Dumnezeul cel Preainalt. Voi sa ascultati de in-
vataturile Domnului nostru lisus Hristos si bine veti
gasi, iar de nu veti asculta, rau veti afla”.

Adormirea este relatata de toate aceste plasmuiri
populare si, concomitent, se mentioneazd momentele
premergatoare Inmormantdrii: pregdtirea, jelirea, prezen-
ta minunata a ingerilor si psalmodierea lor indelunga.
Nu putea fi trecutd in taind nici prea indrazneata fapta
a unui necredincios evreu, care, cuprins de zavistie, a
intentionat sa se apropie cu gand rau de catafalcul unde
se afla depus trupul cel preasfant al Adormitei.



212 MIRIDE SI MERINDE

Legende din ,academia populara”

Din legende ne retine atentia un aspect deosebit:
cu iscusintd si inspiratie, creatorii populari au transferat
evenimentele petrecute la Ierusalim ori in Ghetsimani
acasa, in ograda, in gradina lor, metamorfozand intreg
pamantul romanesc intr-un ,Ghetsimani” duhovnicesc.
Intalnim, bunoara, referiri la pregitirea de inmorman-
tare a Fecioarei, cand natura, solidara cu Sfintii Apostoli,
i-a Impodobit cunoscutul ,pom”, obicei ramas si pas-
trat cu fidelitate In traditia romaneasca: , Jalea si durerea,
cand a adormit Maica Domnului, au fost pretutindeni,
cd si pomii cu poamele cele frumoase s-au adunat la un
loc si s-a format dintr-insii un pom mare care s-a pus
in fruntea procesiunii cu care a fost petrecuta Maica lui
lisus la mormant. Si de aici este datina de a se duce, cand
se Inmormanteaza vreun mort, un pom incarcat cu tot
telul de poame inaintea acestuia”. Natura continuad sa
surprinda si sa se aldture suferintei primei comunitati
crestine la Adormirea bunei lor ocrotitoare, caci ,de
atata jale pana si frunzele pomilor s-au ingdlbenit de
durere si mahnire”. Dar, precum bunii nostri crestini,
care, oricat de mult ar suferi la moartea cuiva drag, nu
se lasa coplesiti de durere, ci implinesc cu toatd acribia
randuiala pogribaniei, asa si plantele hotarnicesc sa al-
catuiascd o gerbera si s-o daruiasca celei ce isi incepe
cdldtoria catre Cer. Nu avem de-a face cu flori din Tara
Sfanta, ci cu ,bostanul, popusoiul, haldanul, floarea-
soarelui”; ele ,au impletit 0 cunund mare si frumoasa
si au pus-o pe sicriul Maicii Domnului, si astfel fu ea
inmormantatd. De atunci vine apoi ca in tot anul pe



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 213

timpul acela, cand se serbeaza Adormirea Maicii Dom-
nului, perii, merii, popusoii, bostanii si haldanii se coc
si se ingalbenesc”.

O sumedenie de asemenea creatii populare au
plasmuit stramosii nostri in vatra satului romanesc,
care, iata, se dovedeste nu doar un spatiu depozitar al
valorilor spirituale, morale si culturale ale neamului, ci si
o neintrecutd ,academie populara”, unde tdranii, cu un
acut simt al perenitatii timpului, au creat astfel de le-
gende, prilej de a-si exprima neclintita lor credinta in
nemurire, rezumand filosofia profunda a intelegerii
sensului sfant al vietii si al mortii. Asa cum Maica
Domnului a trecut prin moarte, iar apoi a fost luatd cu
trupul la Cer de Fiul ei si Dumnezeul nostru, tot asa si
noi parcurge-vom acelasi drum spre locasurile cele ne-
pieritoare.

Intalniri cu Maica Domnului

Tacuta si discretd, toamna se Incuibdreste iarasi
peste tinut. Culmile impadurite din depdrtari stau ne-
clintite, ca niste brate uriase ale pamantului indltate catre
cer, parca in stare de ruga, multumindu-I Domnului
pentru binefaceri. Arareori o pala de vant iscata de ni-
cdieri misca agale ramurile de copaci, plina de o parin-
teasca grijd ca sa nu sfarme incheieturile batrane ale
codrului, care-si scutura frunzisul vested, pregdtindu-se
de un somn prelung. Norii ldptosi de aburi tomnatici
acopera ca o plapuma cerul pamantiu, dar, ca la o po-
runcd, din cand in cand se risipesc, ingaduind seninului



214 MIRIDE SI MERINDE

sa se Intinda ca luciul unui lac, pe care, in departari, par a
pluti fantastice si nedeslusite corabii. Mdgurile vecinice
ale Vovideniei nu intarzie a da semn ca, intr-adevar,
frunzisul codrului, candva de un buratic sclipitor,
acum sta dogorit de soarele trecutelor zile fierbinti, im-
bracandu-se in straie ruginii, zugravind, astfel, un
verosimil peisaj autumnal, plin de farmec moldovenesc.
Vrand, nevrand, spectacolul oferit an de an de toamna
ce se asterne agale pe cardrile vietii ne aminteste de perin-
darea vremii, de calatoria noastra catre Patria cereasca,
de prefacerile din propria existentd, dupa spusele pro-
verbului latin tempora mutantur et nos mutamur in illis
(,timpurile se schimb4 si noi ne schimbam in ele”).

Neschimbatd insd rdmane peste veacuri Maica Dom-
nului; cu prospetime vesnicd, ea ne da intalnire in fie-
care luna din an, ca sa ne reaminteasca de dragostea ei
pentru noi, de grija cu care ne inconjoard, de locul sta-
tornic rezervat fiecaruia pe bratul sau proteguitor, ce
L-a tinut oarecand pe Mantuitorul lumii, Cel Ce tine
intreg Universul in mainile Sale.

La inceput de octombrie serbam liturgic Acopera-
mantul Maicii Domnului, prilej de a ne reaminti de ce-
lelalte intalniri cu a Cerului Impériteas, presirate pe
parcursul intregului veleat.

De altfel, in toate lunile anului bisericesc, intalnirile
cu Maica Domnului sunt cu adevarat cadente ceresti
menite ca, macar o data la 30 de zile, sa ne aminteasca
de a sa iubire de mama care ne insoteste prin toate ta-
lazurile vietii. Iatd cum se succed aceste chemari bine-
cuvantate ale Nascdtoarei de Dumnezeu adresate
fiecaruia dintre noi.



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 215

In prima luna a anului bisericesc, chiar in ziua cea
dintai, pe langa sfintii proslaviti, se aminteste si de mi-
nunea sdvarsita de Fecioara Maria la Manastirea Mia-
sinilor, iar in 8 ale lunii sarbdtorim liturgic praznicul
Nasterii Maicii Domnului. Tot in septembrie, pe 24, in
traditia greceasca exista o sarbdtoare inchinatd Preacura-
tei Fecioare, numita ,Myrtidiotissa”, sau ,Maica Dom-
nului din pomul de mirt”, celebrandu-se liturgic cele 40
de zile de la Sfanta sa Adormire.

La inceput de Brumarel serbam Acoperamantul ei cel
stant, pentru a nu uita sa-i multumim ca nu conteneste
s4 ne acopere cu sfantul ei omofor. In urmatoarea lung,
la 21 noiembrie, o insotim duhovniceste citre Templu pe
Maria, prunca, amintindu-ne de praznicul Intrdrii in
Biserici si indemnandu-ne sa intelegem ca initierea sa in
taina templului era necesara, deoarece peste ceva timp
ea Insasi va deveni ,,templu” al prezentei lui Dumne-
zeu-Fiul in lume. De mana cu prunca Maria, pasim si
noi in Templu, neuitand ca trebuie sd ne pregatim la
tel ca ea spre a ne preschimba, fiecare in parte, intr-un
,templu” al prezentei duhovnicesti a lui Hristos in noi.

In 9 decembrie, rememoram liturgic ziua zamislirii
Fecioarei Maria de catre buna sa mama, Sfanta Ana, iar
in 26, a doua zi dupa Craciun, o sarbdtorim din nou pe
cea care I-a dat trup omenesc Mantuitorului lumii, la
ziua numitd Soborul Maicii Domnului.

Luna intai a anului calendaristic ne aminteste de
maternitatea Preacuratei Maici, cdci chiar din prima zi
rememoram liturgic momentul cand dumnezeiescul
Prunc lisus, luat din bratele Maicii Sale, Se supune taierii
imprejur, dupa randuiala Legii vechi. Desi in ianuarie



216 MIRIDE SI MERINDE

nu exista o sarbatoare mariologica directd, totusi, praz-
nicul Tdierii imprejur a Domnului evidentiaza si prezenta
Maicii Sfinte langa Pruncul ei, cdci, dupa vechea tradi-
tie iudaicd, mama alegea numele copilului, la circum-
cizia de la opt zile dupa nastere. Si luna lui Faurar ne
prilejuieste reintalnirea cu Maica Sfanta prin praznicul
Strateniei sau [ntdmpindrii Domnului; si noi, duhovniceste,
alaturi de ea, ne minunam de cuvintele profetice ale
Dreptului Simeon, dar si de mantuitoarea lui rugdciune:
,Acum libereaza pe robul Tau, Stapane”.

Nici prima luna de primdvara nu ne priveaza de
bucuria revederii in cadru sarbatoresc cu Maica Dom-
nului: in 25 ale lunii praznuim Buna Vestire, ziua cand
tanara Maria primeste veste de la inger cd va zamisli
pe Mantuitorul lumii. Lunile aprilie si mai ne prilejuiesc
intalniri speciale cu Niscatoarea de Dumnezeu. In sap-
tdmana a cincea din Postul Mare, prin Denia Acatistului
Maicii Domnului, ne reamintim ca si noi, aidoma locui-
torilor capitalei Imperiului Bizantin de odinioara, daca
o vom lua apardtoare pe Maica Domnului, ea ne va ocroti
cetatea sufletului fiecdruia dintre noi de navalirea vraj-
masilor, ca oarecand vechile ziduri ale Constantinopolu-
lui. In sdptdmana Sfintelor Patimiri, cAntarile liturgice ne
indeamna sa nu-L lasam singur pe Hristos Domnul in
clipele cele grele ale suferintelor, dar nici pe Maica Sa
indurerat3 in ziua inmormantarii Fiului ei. In luminata
sdptamana a Pastilor, la Izvorul Tamdduirii, sdrbatorim
pe Maica Domnului, izvorul nemuririi, de unde izvorasc
ape pururea vii si se revarsa toatd bunatatea si multi-
mea de tdmdduiri peste cele patru laturi ale pAmantului.

In luna iunie, desi nu s-a fixat nici un praznic in-
chinat Maicii Domnului, o reintalnim smerita si taini-



Sfanti Marie, pentru noi, roagi-te! 217

ca, asa cum i-a fost toatd existenta, la ziua Nasterii
Sfantului Ioan Botezatorul. Acest lucru ni-1 spune, in-
direct, Sfantul Evanghelist Luca: dupa relatarea minuna-
tei Intalniri dintre inger si Fecioara Maria, ne aminteste
de vizita binecuvantatei Fecioare la verisoara sa, Elisa-
beta, insarcinata in sase luni cu cel ce avea sa devina
Botezatorul Domnului, dupa cum Arhanghelul Gavriil
i-a spus Mariei la Buna Vestire. Fragmentul vizitei la
Elisabeta se incheie cu informatia ca Preacurata Fe-
cioara a ramas la ea ,,ca la trei luni, apoi s-a inapoiat la
casa sa” (Lc. 1, 56). De la Buna Vestire, trecand cele trei
luni pomenite de Evanghelie, perioadd in care Maria
si-a ajutat verisoara batrana si insarcinatd, a sosit sorocul
in 24 iunie, cand Elisabeta 1-a ndscut pe Ioan, Inainte-
mergdtorul Domnului. Asadar Nascatoarea de Dum-
nezeu, purtand in pantece pe Mantuitorul lumii, a fost
prezenta la venirea pe lume a pruncului Ioan, sarbatorita
la 24 iunie. Si in luna iulie, in ziua a doua, ne Intalnim
liturgic cu Preasfanta Fecioara, serband , asezarea ves-
mantului Ndscdtoarei de Dumnezeu in Biserica Vlaherne”.
In august, ultima luna a anului bisericesc, Biserica i-a
randuit Maicii Domnului doua zile de praznuire: in 15 ale
lunii, Adormirea celei Preacurate, si in 31 august, ,,ase-
zarea In racla a Braului Maicii Domnului”.

Dupa ce am calatorit prin tot anul bisericesc, des-
coperind prezenta liturgica a Maicii Domnului in fie-
care lunad a acestuia si convingandu-ne ca toata viata
noastra este presdrata cu astfel de intalniri la care ne
cheama prea buna noastra Maicd, sa ne straduim sa le
onoram pe toate, dar, mai cu seamd, sa nu uitam cd, prin
dragostea si ocrotirea ei, ramane in fiecare zi cu noi.






VI

NZN eV

Sfinti si sfintenie

»+Urcusul” sfintilor din evlavia populara
in sinaxare

In Hagiografie si dreptul bisericesc ortodox, prin
canonizare se Intelege actul prin care Biserica recunoaste,
madrturiseste si randuieste pe marturisitorii dreptei cre-
dinte, adormiti intru Domnul, in randul sfintilor, vene-
randu-i apoi, pe temeiul invataturii sale dogmatice.
Termenii a canoniza, canonizare au fost preluati in teologia
ortodoxa din cea apuseand, in care s-au intrebuintat for-
mele canonisare, canonitatio si canonizare, canonizatio. Din
istoria Bisericii si istoria vietilor sfintilor reiese ca, inca
din zilele de inceput ale crestinismului, credinciosii si
clerul diferitelor comunitati crestine pdstrau o riguroasa
evidentd, intocmind liste de sfinti, comunicandu-le
apoi altor centre bisericesti din Rasarit sau din Apus.
Aceste liste se alcdtuiau pentru ca Biserica sa-i pome-
neasca pe sfinti, indltandu-le rugdciuni ca unor mijloci-
tori ai darurilor dumnezeiesti pe langa tronul Prea-
sfintei Treimi. Cataloagele Sfintilor sau Martirologiile
(actele martirice) s-au alcatuit tinandu-se cont de ziua



220 MIRIDE SI MERINDE

mortii lor. Ele cuprind — pe langa numele si data trecerii
lor in vesnicie — faptele, minunile, suferintele, impreju-
rarile mortii si Invataturile sfintilor. Tot in Martirologii
apar trecuti si sfintii marturisitori, Sfintii Apostoli,
Sfintii Vechiului Testament, cuviosii parinti, eroii vietii
monahale, facatorii de minuni, Sfintii Parinti si marii
dascali si ierarhi ai Bisericii, luptatorii pentru dreapta
credinté. In Martirologii gasim diferite insemnari pri-
vitoare la ziua mortii martirilor — serbatd ca zi a prosla-
virii lor de citre Domnul, a nasterii lor in ceruri. intrucat
numadrul sfintilor Inscrisi in Martirologii a crescut de-a
lungul vremii, cuprinsul acestora a fost rezumat, ajun-
gandu-se astfel la calendarele crestine folosite azi in in-
treaga Bisericd. Exista, deci, doud feluri de Martirologii:
mari sau propriu-zise si mici sau calendare.

Pe langa moartea muceniceascd, se mai poate vorbi
despre o serie de dovezi sau semne ale sfinteniei; dintre
ele, amintim: mdrturisirea neinfricata a dreptei credinte
in fata oricdrei ispite sau amenintari care ar provoca
moartea, exilul, inchisoarea sau alte chinuri indurate
cu barbatie; viata sfantd, curata, plina de faptele milei
trupesti, ardtand cel mai nalt grad de trdire morala si
religioasa. Pe cei ce traiesc astfel Dumnezeu 1i prosla-
veste cu daruri supranaturale, ei sdvarsind minuni inca
in viatd sau dupa moarte. Infiptuirea minunilor con-
stituie cel de-al patrulea semn al sfinteniei. Al cincilea
il reprezintd lupta de apdrare a dreptei credinte purtata
de fiecare credincios, pe mdsura puterilor sale. Toate
aceste semne ale sfinteniei Biserica le considera rezulta-
tul curdtiei morale a marturisitorului lui Hristos si al tariei
credintei sale. De aceea, si puterea credintei si ortodoxia



Sfinti si sfintenie 221

ei constituie un semn al sfinteniei, ba chiar temelia si
izvorul tuturor semnelor sfinteniei, putere ce zamisleste
si descopera sfintenia vietii trdite de Hristos. Aldturi
de acestea, se numara si nestricaciunea trupului dupa
moarte, insotitd de darul de a savarsi minuni prin el.
Iata asadar in cateva cuvinte, temeiurile in baza ca-
rora o sumedenie de fii si fiice ale Bisericii Ortodoxe au
fost asezati in randul sfintilor. Altfel spus, ,,candidatii”
la canonizare trebuie sa indeplineasca niste conditii de
fond: ortodoxia neindoielnica a credintei, ortodoxie
pastrata pana la moarte, fie in tot timpul vietii, fie din
momentul imbratisarii credintei ortodoxe; proslavirea
lui de catre Domnul, cel putin prin unul din urmatoarele
daruri: puterea de a suferi moartea martirica pentru
dreapta credintd, puterea de a-si inchina viata celei mai
desavarsite trdiri morale si religioase, puterea de a face
minuni in viatd sau dupa moarte, puterea de a apara si
sluji cu devotament credinta si Biserica Ortodoxa. O
ultima conditie de fond ar fi rdspandirea miresmei de
sfintenie dupa moarte si confirmarea ei prin cultul
spontan pe care il acordd credinciosii, numdrandu-1in rand
cu sfintii. Acest cult poate fi organizat sporadic, con-
cretizandu-se Intr-o cinstire simpld, ori prin manifes-
tdri largi, sustinute de mase mari de credinciosi, cum se
intampla, de altfel, in cazul pdrintelui Arsenie Boca.
Prezenta conditiilor de fond indreptateste autori-
tatea bisericeasca sa procedeze la actul de canonizare;
insd, pe langa conditiile de fond, mai trebuie respectate o
seama de randuieli de natura rituala, constand in acte
formale de savarsit cu ocazia canonizarii solemne: in-
stituirea de cdtre Sfantul Sinod a comisiei de studii si



222 MIRIDE SI MERINDE

investigatii pentru cercetarea si constatarea existentei
conditiilor de fond; intocmirea si prezentarea in soborul
Sfantului Sinod a raportului comisiei de studii si in-
vestigatii; aprobarea de catre Sfantul Sinod al bisericii
autocefale respective a raportului de studii si investigatii;
hotararile Sfantului Sinod al Bisericii autocefale res-
pective de a incuviinta cultul noului sfant si de a proceda
la canonizarea solemnd; intocmirea vietii si a canonului
sfantului si aprobarea lor de Sfantul Sinod; infatisarea
elementelor iconografice sau a icoanei sfantului si
aprobarea ei in Sfantul Sinod; fixarea tipicului de ob-
servat la oficierea solemna a canonizarii, precum si a
zilei In care se va savarsi acest act; in fine, intocmirea
de catre Sfantul Sinod a unui act sinodal cuprinzand
hotararea de asezare in randul sfintilor, instituirea cul-
tului public bisericesc, general sau local, fixarea zilei
de sarbatoare a sfantului, trecerea lui in calendarul bi-
sericesc (sinaxar) si a slujbei lui in cartile de ritual si
oranduirea ca anumite biserici sa poarte de atunci ina-
inte hramul sfantului respectiv.

Sa dea Bunul Dumnezeu ca fiii Bisericii noastre
dreptmadritoare sd se bucure de tot mai multe astfel de
slujbe de canonizare, ca rod al prezentei si lucrdrii Du-
hului Sfant in Ortodoxia romaneasca.

Sfintii romani
Din 1992, in a doua duminica dupa Rusalii 1i pro-

slavim pe toti sfintii — stiuti si nestiuti — plamaditi pe
pamantul romanesc, in sanul Bisericii noastre Ortodoxe.



Sfinti si sfintenie 223

Dacé pana la acea data pe conationalii deveniti ,locatari”
ai Cerestii Imparatii nu fi cinsteam in vreo zi specials,
iata ca Dumnezeu a randuit sa ne bucuram de asa o
sarbatoare, care ne face sufletele sa vibreze, stiind ca
inaintea tronului Preasfintei Treimi avem rugatori ro-
mani, nascuti si crescuti in duhul credintei si al evlaviei
strdbune. Desigur, nu o simpla hotarare sinodala a ge-
nerat multimea sfintilor romani trecuti in calendar si
prdznuiti cu atata evlavie, ci multimea sfintilor romani
cunoscuti si necunoscuti a determinat forul suprem al
Bisericii noastre Ortodoxe sa le acorde o duminica din an
spre a-i cinsti pe toti impreund, deoarece in Imparatia
Cerurilor ei se afla in deplind comuniune. O astfel de
sarbatoare exista si in alte Biserici Ortodoxe, aratand
incd o data ca Dumnezeu este minunat intru sfintii Sai,
in unitatea iubirii Preasfintei Treimi, dar si in diversi-
tatea popoarelor. Duminica Sfintilor Romani constituie
asadar un memorial viu al prezentei si lucrdrii Duhului
Sfant pe pdmant romanesc, de la aparitia crestinismului
si, din mila Celui Preainalt, pana la sfarsitul veacului.

Citind adesea cuvantul psalmistului David: , Mi-
nunat este Dumnezeu intru sfintii Lui” (Ps. 67, 36), ne
amintim de intelesul profund asezat de inspiratul sti-
huitor in versetul cu pricina: Dumnezeu, unicul izvor al
Sfinteniei, impartaseste, revarsa din acest nesecat izvor si
oamenilor care-L cautd si trdiesc mistuiti de dorul dupa
Cer. Asa intelegem de ce Sfantul Apostol Pavel ne in-
deamna: ,, Cdutati pacea cu toti si sfintenia, fara de care
nimeni nu va vedea pe Domnul” (Evr. 12, 14).

Privind calendarul Bisericii noastre stramosesti,
constatdm cd Dumnezeu a lucrat si incd lucreaza minu-
nat in istoria umanitatii, chemand la sfintenie neamurile



224 MIRIDE SI MERINDE

si oamenii, indiferent de etnie, profesie, cultura, varsta,
caci El ,,voieste ca toti oamenii sa se mantuiasca si la
cunostinta adevarului sa vind” (I Tim. 2, 4). Sinaxarul,
,lista” sfintilor proslaviti in decursul anului bisericesc,
ne mai invedereaza ceva: existenta sfintilor daco-ro-
mani si romani odrasliti in Biserica noastra strabuna
inca de la revarsatul zorilor Evangheliei lui Hristos pe
teritoriul actual al Romaniei si pana in contemporanei-
tate, inscrisi de ceva vreme cu albastru in calendarele
noastre. Aceasta binecuvantata realitate nu are o traditie
foarte veche: in secolul trecut, Ortodoxia romaneasca
nu se putea bucura de asa ceva, fiindca Biserica noastra
nu inscrisese pana-n anul 1950 in calendarul si cultul ei
niciun sfant national.

Organizandu-se sub directa dependenta a Patriar-
hiei Ecumenice din Constantinopol, ea a preluat din
cultul, sinaxarul si calendarul Bisericii grecesti sfinti
din epoca anterioara despartirii Bisericilor, proslaviti,
de altfel, in toatd Ortodoxia, sfinti nationali si neomar-
tiri greci adaugati dupa Marea Schisma din 1054, dar si
o parte dintre sfintii de origine bulgard, sarba ori rusa.
Se ajunsese la 0 nedreapta si dureroasa situatie: un po-
por crestin bimilenar sa nu se bucure de dreptul de a-i
cinsti pe sfintii odrasliti In neamul sdu. Desigur ca sfin-
ti daco-romani si romani au existat inca de la ivirea zo-
rilor Crestinismului pe pamant romanesc. Doar cd, din
pricina hdtisurilor canonice si disciplinare impuse de
Patriarhia de Constantinopol, precum si din cauza
drumului anevoios si indelungat prin care Biserica Or-
todoxd Romana si-a dobandit autocefalia, inserarea
sfintilor nationali In sinaxar a inceput odata cu primele



Sfinti si sfintenie 225

canonizari facute de Biserica Ortodoxda Romana in anii
1950, continuand prin cele de dupa 1990 si pana in prezent.

Desi acest fapt s-a savarsit oficial abia in secolul al
XX-lea, Dumnezeu a randuit de mult timp o lucrare
minunata: constiinta vie a Bisericii romanesti nu si-a
uitat vlastarele haruite de Dumnezeu cu darul sfinteniei;
,sinodul infailibil” al poporului evlavios si credincios
i-a proclamat si i-a cinstit ca sfinti pe numerosi fii si fiice
ale Bisericii noastre nationale. Si aceasta nu s-a intamplat
recent, ci din batrane veleaturi. Sa ne amintim doar de
,canonizarea” spontand a Cuviosului Daniil Sihastrul
sau a Binecredinciosului Voievod Stefan cel Mare de
catre evlavia populara, sau a altor calugari, preoti, mi-
reni ori chiar domni. Se mai putea indoi cineva de sfin-
tenia lui Constantin Brancoveanu, care a preferat sa fie
decapitat decat sa-si lepede credinta?

Formal, prima canonizare pe pamant romanesc s-a
petrecut in 1517, cand un sinod de ierarhi intruniti
pentru a sfinti biserica Manastirii Arges l-a recunoscut
si cinstit drept sfant pe Nifon, greu incercatul Patriarh
al Constantinopolului. Cam in aceeasi perioadd, Biseri-
ca Rusa 1si proclama primii 22 de sfinti nationali dupa
doar cinci secole de crestinism. Biserica bulgara si cea
sarba au urmat exemplul celei rusesti, proslavindu-si
sfintii nationali.

Si la noi evlavia poporului credincios a retinut viata
si lucrarea pline de Duhul Sfant ale mai multor fii si fiice
ale neamului romanesc. Bundoard, Sfantul Mitropolit
Dosoftei, in scrierea Viata si petrecerea Sfintilor, amintea
numeroase nume de cuviosi cu traire sfanta din seco-
lele XVI-XVIIL Daca ne gandim la primii martiri de pe



226 MIRIDE SI MERINDE

pamantul nostru, la cuviosii si ierarhii dobrogeni din
secolele IV-V, putem afirma cd nu a existat perioada
din istoria neamului romanesc in care sa nu fi trdit oa-
meni cu viatd aleasa. Chiar si in perioadele istorice fara
prea bogate marturii documentare sau arheologice,
stramosii nostri au cautat cu necurmata ravna Tmpéré—
tia lui Dumnezeu.

Este important de remarcat cd, prin petrecerea si
lucrarea lor, Sfintii Romani, traitori in vremurile cand
unitatea statald parea un ideal greu de atins, au contribuit
la Intarirea unitatii de credinta si de neam a locuitorilor
celor trei Tari Romane. Unii, originari din Tara Roma-
neascd, Transilvania sau Maramures, se calugareau si
vietuiau In Moldova sau invers, cativa ajungand chiar
episcopi sau stareti. Altii au scris, tradus ori tiparit
carti de cult si de invatatura pentru , intreaga semintie
romaneascd”, punandu-se astfel bazele limbii romane
literare, care a consolidat constiinta unitdtii de neam,
circuland in toate provinciile romanesti si afirmand,
fara echivoc, in predosloviile lor unitatea bisericeasca
si nationald a romanilor.

In calendarul Bisericii noastre strimosesti gasim in
jur de 150 de sfinti romani, consemnati cu o culoare
distinctd, albastru. E mult sau putin? In cei 2000 de ani
de credinta necurmata si nealterata in spatiul carpato-
danubiano-pontic am spune ca sunt putini. Dintre atatea
sute generatii doar atatia au placut lui Dumnezeu? Cu
sigurantd insd, numadrul real al lor este mult mai mare.
Nu toti sfintii, ,, prieteni” ai lui Dumnezeu, cum 1i numeste
dumnezeiescul Pavel, Apostolul, apar in sinaxare.
Existd nenumarati altii, necunoscuti, care au trait o viata



Sfinti si sfintenie 227

curata in credinta si smerenie, in ascultare de Biserica
si iubire fatd de semeni. Singur Dumnezeu 1i stie pe toti,
rasplatindu-le nevointa, jertfa si dragostea.

Din vetrele monahale, din muntii romanesti ce odini-
oara fosneau de multimea sihastrilor, din miile de preoti
ai satelor si oraselor, care au vegheat ca pastoritii lor sa
cunoasca Adevarul si lubirea, din catunele si cetatile
romanesti pline de oameni evlaviosi, cucernici, fami-
listi convinsi si implinitori ai randuielilor credintei
noastre sfinte, cu palmele batatorite de munca si fruntile
arse de soare ori de viscole nemilostive, din randul ze-
cilor de mii de osteni jertfiti pentru libertatea si demni-
tatea neamului si a Bisericii strabune, din randul miilor
de intemnitati din pricina idealurilor si a credintei lor
sfinte, dintre medicii si ostenitorii spitalelor, care au
savarsit ,liturghia iubirii” ingrijind pe cei suferinzi,
dintre dascadlii natiunii noastre, ce au oficiat, la randul
lor, o altfel de liturghie, cea ,a cuvantului rostit ori scris”,
destelenind si luminand sufletele invataceilor lor, din
toate aceste categorii, zic, Domnul si-a ales si rasplatit
pe cei care, intr-un fel sau altul, au implinit chemarea,
au ascultat Cuvantul, au daruit totul spre a castiga Im-
pdrdtia Cerurilor.

Prin sfintii romani prosldviti in aceastd zi binecu-
vantatad culegem roadele unei credinte milenare, ale
unei pietdti cu totul speciale a unui popor rastignit de
nenumadrate ori in istoria sa, dar inviat datorita rugaciu-
nilor sfintilor — fiindca sfintii sunt rugdtori la Dumnezeu
indeosebi pentru cei din neamul lor. Tnsé, cu tristete,
simtim tot mai acut cum secularizarea, instrdinarea de
Dumnezeu si insingurarea dau tarcoale tezaurului de



228 MIRIDE SI MERINDE

credinta si evlavie romaneasca. Sa facem un exercitiu
de imaginatie, inchipuindu-ne cum va fi peste 500 de ani,
dacd, din mila Domnului, va mai exista viata pe pamant:
Biserica va mai avea de unde sd culeaga roade ale lu-
crarii Sfantului Duh pe meleagurile noastre? Se vor
mai oficia oare slujbe marete de canonizare a unor
sfinti romani, la care sd se adune mii si mii de credinciosi,
spre a le cinsti viata si infaptuirile? Vor mai fi oameni
de stat ramasi neclintiti in credinta, evlavie si milostenie,
precum vrednicii voievozi de odinioara? Vor mai fi
vladici, preoti, traitori in sfintele mandstiri, buni cres-
tini si crestine cu viatd binepldcutd lui Dumnezeu, care
sa determine aceasta autoritate a constiintei vii a Bisericii
sa recunoasca sfintenia lor? Iata cateva intrebari la care
vd invit sa meditdm cu speranta cd raspunsurile se vor
ardta favorabile dacd vom urma indemnul dumneze-
iescului parinte Ioan Gurd de Aur: ,sa alergdm la mij-
locirea sfintilor, dar sd nu ne marginim la aceasta, ci sa
lucram si noi cum se cuvine, dupa pilda pe care ne-au
dat-o ei”.

Prin cinstirea tuturor Sfintilor Romani, culegem
roadele unei credinte milenare, ale unei pietati deose-
bite a unui popor rastignit adeseori in istoria sa, dar in-
viat datoritd rugdciunilor sfintilor. Sa-I multumim lui
Dumnezeu pentru asemenea daruri nepretuite facute
neamului romanesc si sa-L rugam sa ne lumineze si sd
ne binecuvanteze existenta ca popor, pentru ca si de
acum Inainte sa rodim vlastare de sfintenie.



Sfinti si sfintenie 229

Sfantul Dionisie Exiguul

In fiecare an, pe 1 septembrie, cand debuteaza anul
nou bisericesc, Biserica Ortodoxa Romana il cinsteste
pe Sfantul Dionisie Exiguul. Nascut in a doua jumatate
a secolului al V-lea (studiile recente au emis o data
aproximativa, in jurul anului 465 d. Hr.), Sfantul Dio-
nisie era originar din provincia Scythia Minor, Dobrogea
de astdzi. Dacd nu cu mult timp in urma se punea la in-
doiald provenienta dobrogeana a Cuviosului, cerceta-
rile recente au spulberat orice incertitudine cu privire la
originile acestuia.

Parintii sdi dreptcredinciosi l-au initiat In tainele
credintei in Hristos, ajutati de monahi imbunatatiti din
Dobrogea; se cuvine mentionat aici cunoscutul Episcop
Petru, arhipastorul cetatii Tomisului. Dornic de a apro-
funda invatatura crestina, dar si trairea duhovniceascs,
tanarul Dionisie a pornit in Tara Sfantd, spre a se inchina
la locurile unde Hristos a petrecut pe pamant. Din pricina
ereziei monofizite, ce tulbura viata Bisericii din cetatea
Ierusalimului, vlastarul binecuvantatelor meleaguri
dobrogene a plecat la Constantinopol, unde si-a conti-
nuat formarea duhovniceasca, dar si carturareasca, in-
vatand limba greaca. Recunoscator, monahul Dionisie
nu si-a uitat mentorul si, probabil, duhovnicul, Episcopul
Petru al Tomisului; lui i-a scris o epistola ce se deschide
cu o adresare emotionanta: , Catre Preafericitul meu
stapan, parintele episcop Petru... Aducandu-mi aminte
de binefacerile tale, venerat pdrinte, a arhiereilor lui
Hristos aleasa podoabd, si tinand mereu inaintea ochilor
mei sufletesti hrana sufleteasca impartdsita mie cand



230 MIRIDE SI MERINDE

eram copil...”. Asadar Dionisie se ardta recunoscator
sfintelor stradanii ale arhiereului Petru, care i-a sadit in
suflet credinta cea dreapta, iar ca semn de recunostinta
i-a trimis traducerea fdcutd Epistolei sinodale a Stantului
Chiril al Alexandriei contra lui Nestorie. Peregrindrile
prin lumea monahald orientald, nestavilita sa dorinta
de cunoastere si sporire duhovniceascd, precum si iscu-
sinta mintii i-au oferit statutul de erudit, devenind unul
dintre calugarii apreciati in lumea teologica a acelor
vremuri. De aceea, prin anul 496, avand in vedere te-
meinicele sale cunostinte de greaca si latina, precum si
remarcabila sa pregatire teologica, Papa Ghelasie 1-a
chemat la Roma. Ajuns in Apus pe la finele anului, sfan-
tul nostru dobrogean nu a mai apucat sa-1 prinda in viata
pe episcopul Romei, lucru confirmat in prefata Decre-
telor papale, lucrare publicata de Sfantul Dionisie, in care
spune: Eum praesentia corporali non vidimus.
Stabilindu-se in cetatea Romei, smeritul monah
straroman s-a inchinoviat la Manastirea ,,Sfanta Anas-
tasia”, ctitoria Sfantului Constantin cel Mare. Staretul
obstii, pdrintele Iulian, avea ascultare si la cancelaria
pontificald. Cunoscand pregatirea teologica si eruditia
noului vietuitor, l1-a cooptat in trudnica sa lucrare de
intretinator al arhivei Episcopiei de Roma; Dionisie a
lucrat cu sarg la o temeinicd reorganizare a ei, fiind consi-
derat , noul fondator al arhivelor pontificale”.
Arhivistul Dionisie nu doar a reorganizat toate do-
cumentele episcopiei, ci a si tradus si prelucrat nume-
roase date din arhive, devenind astfel intemeietorul
Dreptului Canonic Bisericesc. Lucrarea lui de pionierat si
daruirea totala a calugdrului Dionisie s-au extins pana-n



Sfinti si sfintenie 231

jurul anului 545, cand el a trecut la cele vesnice. O suc-
cinta privire in istoria scaunului arhieresc al Romei ne
aratd ca intre anii 496-545 s-au succedat in scaunul
apostolicei episcopii nu mai putin de 10 papi. Toti l-au
mentinut in ascultare pe monahul dobrogean tocmai
datorita elocintei si aleselor sale virtuti.

Perioada sederii sale la Roma fusese una zbuciu-
mata pentru Biserica, mdcinatd de doua mari probleme:
schisma acachiana si tensiunile aparute intre Rasarit si
Apus referitoare la data serbarii Pastilor. Prin scrierile
si traducerile sale, Sfantul Dionisie a incercat sa apla-
neze diferendele cu pricina, dovedindu-se un excelent
mediator si conciliator intre scaunele episcopale din
Rasarit si cele din Apus. Pe langa acestea, Dionisie a
fost si profesor la o scoala ce functiona in Manastirea
Vivarium. Casiodor, primul ministru al regelui Theo-
doric, bun prieten cu Dionisie, ne-a ldsat pretioase infor-
matii cu privire la originile luminatului monah, precizand
chiar disciplina dialecticii, predata de el la scoala din
Vivarium. De altfel, in aceeasi mandstire, spun patro-
logii, smeritul calugdr si-a inceput cdlatoria spre Cer,
lasand Bisericii o remarcabila opera patristica.

O alta lucrare insemnata a Sfantului Dionisie o re-
prezintd cea din Cronologie sau Calendarologie. Disputa
cu privire la data sarbatorii pascale a iscat mari neinte-
legeri intre Apus si Rasdrit. Recunoscut ca un erudit de
seamd si un excelent teolog, prin anul 526 Stantul Dio-
nisie a primit ascultare sa clarifice si sa puna de acord
diferentele calculdrii datelor pascale romane si alexan-
drine. Daca pana la el numararea anilor se facea luand
ca reper intemeierea cetdtii Romei sau domnia unor



232 MIRIDE SI MERINDE

imparati romani, Sfantul Dionisie a venit cu o noutate:
numadrarea anilor sa inceapa de la Nasterea lui Hristos.
Deoarece nici un alt ganditor crestin de dinainte si din
vremea Cuviosului dobrogean nu a emis aceastd ipoteza
de lucru, Sfantul Dionisie ramane 1n istoria umanitatii
drept cel care a pus bazele calculului erei crestine, rea-
lizand astfel o veritabila descoperire cu valoare uni-
versala. Nu a fost o chestiune simpla. De aceea, autorul
detaliaza problema in mai multe scrieri: Cartea despre
Pasti, Argumentele Pascale, De ratione Paschae. Iata cum
isi argumenta inspirata decizie: ,N-am voit sa leg ciclurile
mele pascale de amintirea unui prigonitor nelegiuit
(Diocletian, n.4.), ci mai degraba sa insemnez timpul
anilor de la Intruparea Domnului nostru lisus Hristos,
pentru ca sa ne fie mai cunoscut inceputul nadejdii
noastre, iar pricina mantuirii omenesti, adica patimirile
Mantuitorului nostru, sa lumineze cu mai multa stra-
lucire” (din Epistola 1, Pascalia adevdratd, regulile indrep-
tdrii si ale fixdrii inceputului ei).

Prin viata si lucrarea sa, Sfantul Dionisie cel Smerit
a contribuit la cunoasterea si apropierea celor doua
,lumi” crestine, Rasaritul si Apusul, dar indeosebi a
aparat credinta ortodoxa, pastratd si marturisita pana
in ultima clipd a existentei sale pamantesti. Prosldvirea lui
chiar pe 1 septembrie, cand debuteaza anul bisericesc,
ne Indeamna sd meditdm mai profund la valoarea timpu-
lui, sfintindu-1 prin credinta si fapte bune, ca sa ne bu-
curam, la randul nostru, asemenea Sfantului Dionisie,
de pdrtasia la ,timpul” lui Dumnezeu, Vesnicia.



Sfinti si sfintenie 233

Bunicii lui Hristos si bunicii nostri

Ziua de proslavire a Sfintilor Ioachim si Ana, bunicii
dupa trup ai Mantuitorului Hristos, 9 septembrie, ne
prilejuieste o Intalnire cu lumea minunata a bunicilor
nostri. Spunand ,bunici” mintea iti fuge catre o lume
plina de farmec, invaluita intr-un parfum arhaic; un
univers plin cu povesti si obiceiuri care mai de care mai
frumoase, privite astdzi, de multe ori, drept niste ciuda-
tenii. Cand spui ,bunici” te referi cu precddere la inesti-
mabilul tezaur de traditii, credinta si sfanta marturisire.
Cine a gustat din tainele satului romanesc cunoscute
in casa bunicilor simte cum adesea 1i rasund in adancu-
rile fiintei, cu nespusd dulceatd, cantece batranesti, po-
vestiri cu fantasme, intamplari din razboaie, datini,
obiceiuri de la sarbatori; toate la un loc, aflate in armo-
nie cu Cerul, iti umplu sufletul de vraja trecutului.
Vrand, nevrand, clipele petrecute la bunici te insotesc
pretutindeni, oferindu-ti binecuvantat prilej de bucu-
rie, de regdsire In atmosfera patriarhala din casa lor;
ele sunt, in acelasi timp, o chemare la obarsii, dar si un
indemn de a nu uita bucuriile si tristetile acestui neam,
mereu amestecate cu lacrimi, cu nespuse doruri, in
curgerea atator veacuri. Lucian Blaga a surprins plenar
aceste adevaruri afirmand: ,,Eu cred ca vesnicia s-a nds-
cut la sat. La sat ti se vindeca setea de mantuire”. Cine
nu-si aminteste de credinta bunicilor, de disciplina da-
tinilor si obiceiurilor implinite cu o necurmata randu-
iald coborata din batrane veleaturi? Dar de serile cand
batranii incepeau a ne povesti intamplari cu fel si fel de
fantasme, ori clipe grele din razboi? Noi, zbuciumati



234 MIRIDE SI MERINDE

dupa o zi de harjoneald, nu apucam sfarsitul istorisiri-
lor, caci ne cufundam intr-un adanc si binevenit somn.

Probabil ca multi dintre noi nu au avut fericirea sa-si
cunoasca bunicii, fiindca si-au inceput caldtoria catre
vesnicie Inainte ca s-apucam a-i vedea. Se pare ca nici
Mantuitorul Hristos nu si-a cunoscut bunicii in aceasta
lume. Istoric vorbind, nu! Poate cd, in pruncie, ar fi voit
sa auda si El povesti; poate ca batranul Ioachim, in buna-
tatea si intelepciunea dobandita prin indelungi ruga-
ciuni, ar fi avut cu ce ostoi setea de cunoastere a Sfantului
Copil dumnezeiesc, nepotul sau. Dar buna Ana, maica
preainteleaptd, cu cata gingdsie nu L-ar fi purtat pe brate?!
Ea, Sfanta Ana, este, cred, icoana tuturor bunicilor noas-
tre. Chipul ei si-al bunicii sale l-au inspirat pe Nicolae
Labis sa stihuiasca astfel: , O sfanta din icoane cu fata
zambitoare, / Cu ochii de carbune, cu parul ca de nea, /
De-o bunatate rara, cu inima deschisd, / Curata ca si
crinul. Asa-i bunica mea”. Cu toate ca bunicii Mantui-
torului s-au adaugat stramosilor inainte de venirea Sa pe
lume, in duh cu siguranta cd i-a cunoscut, caci a conlu-
crat cu ei, pregatindu-Si venirea in umanitate prin trupul
preacurat al fiicei mult dorite a batranilor Ioachim si
Ana. Acest lucru ni-1 spune si numele celor doi: Ioachim
inseamna ,,Dumnezeu a inaltat”, iar Ana, ,Domnul a
miluit”. Asadar Fiul lui Dumnezeu, in maretia Sa, S-a
smerit din bunavointa, mila si iubire fata de oameni,
tacandu-Se Om pentru ca sd inalte umanitatea si s-o
reaseze In comuniune cu iubirea nesfarsita a Sfintei
Treimi. Chiar daca ne-ar tenta sd credem cd Hristos nu
Si-a cunoscut bunicii, suntem convinsi ca ei , au fost
cunoscuti de Dumnezeu”, chiar inainte de fntruparea
Sa, atunci cand i-a chemat la aceastd demnitate si slujire.



Sfinti si sfintenie 235

Hristos nu Si-a uitat nicicand bunicii. Dovada? Cinstirea
lor in viata Bisericii. Nu exista nicio slujba din randuiala
Bisericii Ortodoxe in care ei sa nu fie pomeniti. La finalul
oricarei slujbe, preotul, rostind apolisul (formula de
incheiere), zice: ,Hristos, adevaratul nostru Dumnezeu,
pentru rugaciunile Preacuratei Maicii Sale, cu rugdciu-
nile Sfantului (pomenit in ziua respectiva), pentru ruga-
ciunile sfintilor si dreptilor dumnezeiesti parinti
Ioachim si Ana si pentru ale tuturor sfintilor, sa ne milu-
iasca si sa ne mantuiasca ca un bun si de oameni iubitor”.
Iatd dovada de netdgaduit ¢4 Domnul Isi cinsteste bu-
nicii, indemnandu-ne si pe noi sa nu ni-i uitam. Daca
mai trdiesc, sa le cdlcdm pragul casei, impartasindu-ne
de cuvantul lor plin de intelepciune si blandete, iar daca
deja au pasit in cealalta lume, sa-i purtam in obisnuitul
pomelnic al Dumnezeiestii Liturghii, dar si intr-unul al
inimii, neuitand spusele inteleptului Solomon: ,,Cununa
batranilor sunt nepotii, iar marirea fiilor sunt parintii
lor” (Pr. 17, 6). Stim cd cinstirea parintilor este o porunca
cereascd, dar, din spusele inteleptului, vedem ca ea se
extinde si asupra bunicilor, deoarece ,,bunicii ne sunt
raddcina, cdci din ei a plecat tulpina, iar noi suntem
listarii lor ca lumina ochilor”. In zbuciumul vietii coti-
diene sa nu uitdm ca:

La umbra deasd de tei, unde numai viantul cantd,
Hodinesc bunicii mei si parcd toatd lumea-i uitd.
Citre deal privesc cu dor si-ntreabd pe fiecare

Nu le vine vreun odor? Nu le vine vreo scrisoare?

(Claudia Ionas, Bunicii met)



236 MIRIDE SI MERINDE

Sfantul Eufrosin sau din bucatarie in rai

Cine dintre noi nu s-a vazut nevoit mdcar o datd in
viata sa stea In bucatdrie, nu doar spre a degusta ceva
ori ca sd ia un pranz frugal, ci sa gdteasca ceva de-ale
gurii pentru el, familie sau oaspeti? Ce sa mai zicem de
bunicile ori mamele noastre, care isi petrec buna parte
din viata trebaluind in bucdtarie? Dar de cei ce lucreaza
in marile cantine ori restaurante? in mediul monahal
se spune cd una din cele mai grele ascultari este cea de
bucatar; calugarii ori calugdritele randuiti aici, cu dra-
goste jertfelnicd, pregdtesc bucate nu doar pentru obste,
ci si pentru pelerinii care isi indreapta pasii cdtre chi-
novii, cdutand in primul rand a se hrani cu dumneze-
iestile merinde, iar ca semn de pretuire, multe din
asezarile noastre monahale, dupa agapa duhovniceasca,
1i invitd pe Inchinatori sa guste si ceva de-ale gurii.

Un astfel de bucatar a fost si Sfantul Eufrosin, cel
proslavit in calendar pe 11 septembrie. Traitor in veacul
al IX-lea intr-una din manastirile Palestinei, Eufrosin s-a
ardtat un monah cu o viata si o lucrare paradigmatice:
cu o adanca smerenie si iubire implinea ascultarea la
bucatdrie. Gatea cu atata dragoste pentru frati, ca si cand
Dumnezeu ar fi stat la masa lor, implinind toate cu desa-
varsita iubire, rdbdare si jertfelnicie. Primea ocara fard
sd carteascd, nu raspundea la potrivnicii. Dar, pe langa
merindele necesare trupului, Eufrosin mai ,gatea” ceva
de zor: muncea cu sarg la dobandirea mantuirii. Tainica
si neclintita lucrare a bucatarului smerit, Dumnezeu a
voit a o descoperi in chip minunat, cand un pdrinte im-
bunatatit din obste a avut o vedenie din cele ce aveau



Sfinti si sfintenie 237

sa fie: in Rai, I-a Intalnit pe calugdrul Eufrosin, de la care
a cerut trei mere. Dupa aceasta, parintele a realizat ca
merele din minunata ardtare au rdmas la dansul. Mer-
gand 1n bisericd, 1-a gasit pe Eufrosin la rugdciune si,
intrebandu-1 despre cele ce se petrecusera, acesta i-a
confirmat cd, da, fusese in Rai. Dumnezeu a descoperit
astfel ca bucatarul cel smerit a hranit gurile multor fla-
manzi, dar cu intelepciune si-a agonisit si siesi merin-
dea cereascd. Sinaxarul spune ca haruitul Eufrosin a
disparut din manastire, probabil petrecand retras in
pustie, fugind de slava si cinstea oamenilor. Din cele
trei fructe primite In vedenie au gustat monahii obstii
cu diferite neputinte sufletesti si trupesti. Luand tama-
duire, L-au prosldvit pe Dumnezeu Cel minunat intru
sfintii Sai, neuitand viata si petrecerea in chinovia lor a
lui Eufrosin bucatarul.

Cumpatarea, conditie de capatai
pe calea Imparatiei

Daca un cuhar a ajuns ,casnic” si ,prieten” al lui
Dumnezeu, dupa cum 1i numea Sfantul Apostol Pavel
pe sfinti, atunci inseamna ca in paleta meseriilor prac-
ticate de acestia cea de bucdtar devine bineplacuta lui
Dumnezeu, daca este pusa in slujba dobandirii cerestii
Imparatii.

Apare aici o aparenta contradictie: cum sa te poti
mantui gatind mereu, de vreme ce imbuibarea, numita
de Parintii filocalici gastrimarghie, constituie unul din
pacatele din care izvoraste o serie intreaga de patimi?



238 MIRIDE SI MERINDE

De aceea, Sfintii Parinti ne invata ca nu trebuie sa mancam
de dragul placerii, facand din bucate, din mese imbel-
sugate un scop in sine, un mod de desfdtare. Hrana
materiald reprezinta un dar de la Dumnezeu menit sa
sustind viata biologica, iar nu sa imbuibe pantecele.
Astdzi omenirea s-a indepartat atat de mult de sfaturile
inspirate ale dumnezeiestilor Parinti, incat a facut din
simpla si necesara indeletnicire a pregatirii hranei o
veritabila ,arta”, numita cu sintagma , artd culinara”.
Concursuri de gatit, show-uri gastronomice, , master-
chefi” si tot restul spectacolului in care s-a transformat
o ancestrala si vitala ocupatie umana. Cu cat o masa
este mai dichisita si mai imbelsugata, ea devine mai
nociva pentru om. Explicatia ne-o dd Sfantul Ioan Gura
de Aur: ,Am putea spune cd mesele bogate sunt mai
rele decat otravurile. Deoarece otravurile 1i omoara iute si
fara dureri pe cei care le iau, pe cand mesele bogate
dau nastere unei vieti mai rele decat o mie de morti,
pentru cd ele il omoara lent pe om. Si cei care sufera de
alte boli sunt compatimiti de multi, pe cand cei ce sufe-
ra de boli provocate de multa mancare si bautura nu
pot fi compéatimiti de oameni, chiar dac ei ar vrea. In-
trucat ei singuri isi provoaca bolile, se indreapta cu vo-
ia lor spre prapastia relelor”.

Cumpatarea asadar se cuvine sa ramana dreptarul
cel bun al sanatatii fizice, dar si una dintre conditiile de
capétai spre a urma calea citre cereasca Imparitie pe
care a mers cu sarg calugarul palestinian.

O veche zicald romaneasca gldsuieste: ,,cand manca-
rea e gustoasa, fericirea std la masa”. Frumoasa expresie!
Masa ii aduna pe oameni la comuniune, la bucuria



Sfinti si sfintenie 239

regasirii. Dar, daca se pune accent doar pe bucate si se uita
de comeseni, mancatul ii transforma pe oameni in robi
ai pantecelui, ce-si gdsesc implinirea in a manca, mai
exact trdiesc pentru a manca. Nu este pacat sd gatesti
gustos, ci sa folosesti bucatele mai mult decat ca pe un
,,combustibil”.

Din viata si petrecerea Sfantului Eufrosin bucdtarul
intelegem mai profund sintagma potrivit careia nu trdim
ca sd mancam, ci mancam pentru a trdi nu doar aici,
vremelnic, ci indeosebi vesnic, la masa cu Dumnezeu.

Sfanta Parascheva si devenirea noastra nationala

Suntem in Anul Centenar, un binecuvantat recurs
la memorie, la rememorarea faptelor inaintasilor si o
cuvenitd reverenta fata de jertfele celor care, de-a lungul
dramaticei noastre existente ca neam, nu au contenit sa
lupte si sd nadajduiasca in implinirea dezideratului de
secole al natiei romane, Unirea. Inainte de toate, s&-I mul-
tumim Domnului ¢4 nu ne-a dat uitirii si mortii. In ne-
marginita-I indurare, Cerescul Tata ne-a trimis pe
,casnicii Lui”, sfintii, ca sa ne mangaie suferintele, sa
ne ostoiasca dorurile si sa ne insufleteasca nazuintele.
Printre ei, sta la datorie de cateva secole Sfanta Cuvi-
oasd Parascheva de la Iasi.

Ocrotitoarea Moldovei a facut cunostinta cu popo-
rul roman in anul 1641, de cand salasluieste in cetatea
Iasilor, adusa de binecredinciosul voievod Vasile Lupu.
Intalnirea cu romanii s-a petrecut chiar la scurt timp
dupa proslavirea trupului sdu. Biografii Sfintei Vineri —



240 MIRIDE SI MERINDE

asa este cunoscuta Cuvioasa Parascheva in traditia ro-
maneasca — sustin ca Ioan Asan al II-lea, regele Impe-
riului Vlaho-Bulgar, a mutat din Epivata la Tarnovo
pamantestile ramdsite ale sfintei, binecuvantate de
Dumnezeu cu darul nestricaciunii si al facerii de minuni,
asezandu-le cu mare cinste intr-o biserica inchinata Fe-
cioarei Maria. Dupa ce turcii au cucerit treptat statul
vlaho-bulgar de la sudul Dunarii, Baiazid ar fi poruncit
ca moastele sa fie daruite Anghelinei, Kneaghina Ser-
biei. Unii istorici afirmau ca ,, bunavointa” sultanului
s-ar fi datorat gradului de rudenie dintre ei: o fiicd a
Anghelinei ar fi devenit sotia padisahului. Pana pe la
1521, trupul Cuvioasei a ocrotit poporul sarb, dar si pe
stramosii romani care locuiau in acelasi spatiu, deoare-
ce bazinul de formare a poporului roman se intindea
in afara hotarelor Romaniei de astdzi. Dupa ce sultanul
Soliman I a cucerit Serbia, transformand-o in pasalac,
sfintele moaste au ajuns napoi la Constantinopol, iar
de aici, in 1641 au fost stramutate pe pamant roma-
nesc, in capitala Moldovej, la Iasi. De atunci, Cuvioasa
Parascheva proteguieste nu doar lasul sau Moldova, ci
intreaga Romanie.

Mi se pare interesant de precizat cd romanii au iu-
bit-o pe Sfanta Parascheva cu multa vreme inainte ca
ea sa ajungd la Iasi. Asa ne explicam de ce ctitoria voie-
vodului Roman I Musat din cetatea Romanului a pri-
mit hramul Cuvioasei, dupa cum ne incredinteaza un
act semnat de fiul acestuia, Alexandru cel Bun. In 1408,
el facea danii bisericii musatine cu hramul ,Sfanta Vi-
neri” (adica Sfanta Parascheva, dupd traducerea textu-
lui grecesc), devenite intre timp Catedrala Episcopala



Sfinti si sfintenie 241

a recent temeluitei Episcopii a Tarii de Jos. De altfel, in
Catedrala de la Roman, refacuta in forma ei actuala de
catre domnul Petru Rares si pictatd in 1550, se afla cel
mai complex plan iconografic dedicat Sfintei Parascheva,
prezentand in 24 de scene viata si istoria cinstitelor ei
moaste. Peste ani, Sfantul Varlaam, Mitropolitul Moldo-
vei, insera In cartea sa de predici Cazania, tiparita in 1643,
un panegiric la ziua de praznuire a Sfintei Parascheva.

Siin Muntenia Sfanta Parascheva se bucura de mare
cinste Incd din vremuri stravechi. Asa ne explicim de
ce Binecredinciosul Domn Constantin Brancoveanu,
dddea in 1692 poruncd monahului Antim, viitorul Mi-
tropolit al Tarii Romanesti, sa tipareasca o carte de cult care
sd includa Slujba si Viata Sfintei Cuvioase Parascheva.

Transilvania, la randul ei, a iubit-o din batrane ve-
leaturi pe Sfanta Parascheva. Dovada stau cateva biserici
vechi cu hramul in 14 octombrie, precum cea din Desesti,
Maramures — datata inca din secolul al XVIII-lea, in
prezent aflata in patrimoniul Bisericii Unite — sau bise-
rica Mdnastirii Subpiatra din judetul Alba.

Sila Cernduti a fost prezenta mult milostiva Paras-
cheva. Inainte de 1768, un boier pe nume Leca a con-
struit o biserica purtand hramul Cuvioasei, reparata
de cateva ori chiar in decursul ocupatiei habsburgice.
Se cuvine sa mentionam ca un inventar de la 1843,
existent in Arhivele de Stat din Cernduti, preciza ca la
acea epoca se pastrau in biserica o Evanghelie de la
1723, un Liturghier de la 1758, o Psaltire de la 1766, un
Octoih de la 1804. Dupa aceste referinte, se pare cd
sfantul locas dedicat Cuvioasei Parascheva data chiar
de la inceputul secolului al XVIII-lea.



242 MIRIDE SI MERINDE

Asadar din stravechi timpuri Cuvioasa Parascheva
a vegheat prin istorie pasii romanilor din cele trei pro-
vincii, mangaindu-le suferintele si insufletindu-i intru
bune nddejdi de izbavire. Sfanta Parascheva i-a inspirat
pe clericii care au trudit sa introducd limba romana in
cult, ajutand, prin cartile religioase, la intarirea simta-
mantului national. Tot ea, alaturi de ceilalti ,,casnici ai
lui Dumnezeu”, a dus rugaciunile transilvanenilor la
Cerescul Tatd, ca sd le oblojeasca ranile adanci si sange-
rande, daruindu-le puterea de a rdbda nenumadratele
rastigniri cu necurmata nadejde in Inviere. Sfanta Pa-
rascheva a vdzut amara bejenie a pamantului Basarabiei
si al Bucovinei, sadind in sufletele basarabenilor si bu-
covinenilor, mistuite de dragostea de Acasd, perseverenta
de a-si dori sd se reintoarcd in sanul patriei-mama.
Sfanta Parascheva a trdit atat bucuria pana la lacrimi a
romanilor care sarbatoreau la 24 ianuarie 1859 Unirea
Principatelor, cat si durerea nesfarsitelor rani pricinuite
de Razboiul de Intregire. Tot ea, din zidurile Catedralei
iesene, a binecuvantat maretul eveniment de la 1918.

Dupa atatea momente istorice semnificative petre-
cute alaturi de poporul roman, cred ca n-am gresi afir-
mand ca Sfanta Parascheva a devenit romanca. De
aceea, nadddjduim ca acolo, in Tmpéré’gia Iui Dumne-
zeu, sa mijloceascd, la fel ca si pana acum, pentru uni-
tatea de credinta si de simtire a natiei noastre.

Randul la Sfanta Parascheva, o scoala a credintei

Era pe la mijlocul lui Brumadrel, intr-o zi cum putine
au fost in curgerea toamnelor pe care le-am apucat. Ce-
rul plumburiu slobozea peste dulcele targ al Iesilor o



Sfinti si sfintenie 243

ploaie maruntd ca o pulbere. Eu, pe atunci elev la unul
dintre liceele iesene, dupa ce terminasem orele, ma in-
dreptam catre Catedrala Sfintei Mitropolii, unde aproa-
pe zilnic intram, In drum spre scoald, sa ma inchin, luand
binecuvantare de la Maica Domnului si de la Sfanta
Parascheva. Pdseam indesat, hotarat sa ajung mai repede,
timp In care mintea mi se intorcea la anii cei nevinovati
ai prunciei, cand, tot in preajma hramului Sfintei, m-au
adus mama si bunica sd md inchin cinstitelor sale moaste.
Dintr-o lumina palida a departarii si trecutului, deslu-
seam aceeasi forfotd, aceleasi emotii ale miilor de pele-
rini, grabiti fiecare sa se apropie de proslavitul trup al
Cuvioasei si sa-si spund pasul. Acum totul parea altfel.
Priveam chipurile oamenilor si nu mai era ca-n vremea
prunciei, cdci observam la unii pace si bucurie parca
nepamantene, la altii neliniste, tristete, ba chiar suferinta.
Am inceput sa realizez de ce o numim pe ocrotitoarea
Moldovei ,, mult folositoare”. Tuturor li se face toate,
cum ar spune dumnezeiescul Pavel, ca pe toti sa-i mi-
luiascd. Imi pusesem in minte s ma alatur indelung
rabdatorilor pelerini la un rand destul de mare, intins
pe mai bine de 1 km. Va madrturisesc ca a fost prima
mea experienta de acest fel. Adeseori ma intrebam:
cum se scurge timpul cat astepti sd ajungi in fata cinsti-
telor moaste poate 10 si uneori chiar 20 de ore? Este o
proba de credintd si rdbdare cum arareori poti vedea.
In jurul meu, oamenti de toate varstele: batrani ninsi de
vreme, buni crestini de varsta mijlocie, tineri, adoles-
centi. Cu totii induram ploaia marunta, slobozita ne-
contenit din cer. Frigul incepu a ne da tarcoale dupa
lasarea intunericului.



244 MIRIDE SI MERINDE

Timpul curgea incetisor si parca Sfanta din naltul
cerului se asezase aldturi de noi in rand. Cu nadejdea
revederii, a atingerii sfintitului ei trup, ceasurile se de-
panau lin, apropiindu-se de cantatul cocosilor. M-am
nimerit Intre crestini linistiti, nu prea vorbareti. Clipele de
indelunga asteptare le presarau din cand in cand pioase
cantdri bisericesti. Iardsi se pogora tdcerea, spulberata
uneori de cate un ,of!” apasat, plin de naduf ori de do-
ruri grele. Era inceputul povestirii unei intamplari, a
unei minuni, fiindca, spre uimirea mea, constatam ca
majoritatea camarazilor de ,,rand” si rabdare nu se aflau
la prima experientd asemdndtoare. Unii veneau de ani
buni, cu nestavilitd dragoste si necurmata nadejde in
mila si ajutorul Maicii Parascheva. Mare parte dintre ei
beneficiasera deja de imensa revarsare de mild si har
din partea sarbatoritei. Povesteau cu bucurie in glas
cat bine le facuse Sfanta. Bunaoara, o doamna ninsa de
vreme, cu chipul frumos si vorba delicata, povestea:
,Sunt medic. Am slujit viata peste 40 de ani, facand naveta
la tard, in conditii uneori vitrege. M-am imbolnavit de
o boala foarte grea si, cunoscand limitele medicinei, am
alergat la Cuvioasa, cdci am auzit de nenumaratele
vindecdri pe care le-a daruit credinciosilor. De peste
sase ani traiesc o reala minune. Colegii mei, doctorii,
nu mi-au dat mai mult de doi ani din momentul contrac-
tdrii virusului. Si iatd-ma-s in al saselea an de cand vin
sa-i multumesc «Doctoritei» mele ca nu m-a lasat prada
suferintei si mortii. Stau de fiecare data la rand doar ca
sa-i multumesc, cd in rest stie Maica de ce medicatie am
nevoie”. Se aflau si destui alti novici ca mine in rand. Toti
ascultam cuminti cele relatate si ne rugam sa devenim
si noi pdrtasi ai binecuvantarii ,,mult folositoarei”.



Sfinti si sfintenie 245

Sfanta Parascheva si Sfantul Gheorghe Pelerinul

Anul acesta, marcat de implinirea a 380 de ani de
cand moastele Sfintei Parascheva au poposit pe pa-
mant romanesc, Ocrotitoarea Moldovei primeste de ziua ei
,vizita” unui sfant nemtean, Cuviosul Gheorghe Pelerinul.
Cei doi sfinti, prin viata si lucrarea lor, ne amintesc per-
manent ca toti suntem pelerini prin lumea pdmanteana,
calatorind catre Patria cereasca.

Sinaxarul Sfantului Gheorghe Pelerinul, ale carui
moaste se afld la Mandstirea Vdratec din judetul Neamt,
ne spune ca in timpul vietii sale pamantesti Cuviosul a
sdvarsit numeroase pelerinaje la manastirile din tara ori
la locurile sfinte din intreaga Ortodoxie. Am convinge-
rea ca ,Mosul” Gheorghe, dupa cum era cunoscut, si-a
indreptat pasii de multe ori spre cetatea Iasilor pentru
a se ruga In maretele-i biserici si manastiri dar, mai cu
seama, ca sd-si plece genunchii inaintea moastelor
Ocrotitoarei Moldovei, Sfanta Parascheva. Acum neobo-
situl pelerin vine la Iasi intr-o alta ipostaza, prin trupul
sau proslavit cu darul neputrezirii si al facerii de mi-
nuni, aldturandu-se celui al Sfintei Parascheva, plin si
el de har dumnezeiesc.

Asadar in acest an Ocrotitoarea Moldovei primeste
acasd, la Iasi, cu aceeasi dragoste nemarginitd, pe toti
pelerinii veniti sa-i aduca cinstire, dar in mod deosebit pe
Stantul Gheorghe de la Varatec, care-i intoarce Cuvioasei
vizita facutd in binecuvantatele meleaguri nemtene.

De trei ori a fost Sfanta Parascheva, prin sfintele
sale moaste, in tinutul Neamtului. Prima datd, cinstitele
moaste ale Cuvioasei au ajuns in zona Neamtului in



246 MIRIDE SI MERINDE

toamna lui 1944, la readucerea de la Bucuresti la Iasi a
raclei, dupa ce, din pricina razboiului, ea fusese stra-
mutata la Manastirea Samurcasesti, de langa Bucuresti,
in luna aprilie a aceluiasi an. La data de 13 noiembrie
1944, o delegatie de clerici moldoveni a preluat moas-
tele Sfintei Parascheva si, pe calea de intoarcere , acasa”,
a poposit in localitatile Ploiesti, Buzau, Ramnicu Sarat,
Focsani, Bacau, Piatra Neamt, manastirile Varatec,
Agapia si Neamt. Pe tot traseul, acolo unde se stabili-
serd opriri, s-au facut litanii si slujbe de multumire
pentru sfarsitul razboiului, dar si din bucuria de a re-
vedea cinstitele moaste ale Sfintei in Moldova.

A doua venire a Cuvioasei in Neamt s-a petrecut
in vara lui 1947, cand Moldova traversa grele timpuri.
Urmele rdzboiului inca se zdreau pretutindeni dar,
peste toate, Moldova, ca numeroase alte regiuni din tard,
a trecut printr-o noua dificild incercare, parcd adeverind
vechea zicald ca o nenorocire nu vine niciodata singura.
Foametea din anii 1946-1947, provocata de o seceta cum-
plitd, si-a ardtat fata hidoasa in intreaga regiune. Pri-
mavara, apoi vara lui 1946 au fost extrem de secetoase
incat, pana in august, culturile s-au compromis total.
Daca oamenii trdiau consumand din micile rezerve
scdpate ca prin minune in urma frontului, animalele
nu aveau sanse de supravietuire, mare parte din ele fiind
sacrificate sau murind de foame. Multi oameni se hra-
neau cu buruieni fierte, multumindu-se doar cu atat si
incercand sa obtind macar nutretul trebuincios dobi-
toacelor. Singura sperantd a rdmas recolta anului 1947,
perspectiva destul de indepartata. In iarn, tiranii au
mancat totul, pana si simanta pdstrata pentru noile



Sfinti si sfintenie 247

culturi. Primdvara Incepea sub auspiciile aceleiasi secete
ucigatoare. Poporul, infometat, dar fara a-si pierde cre-
dinta, si-a pus nadejdea In mila Cerului. Preotii, cdlugarii,
maicile, aldturi de mii de credinciosi, au rugat staruitor
conducerea Mitropoliei Moldovei sa organizeze un pe-
lerinaj cu moastele Sfintei Parascheva. fn’geleptul Mi-
tropolit de la Iasi, Irineu Mihalcescu, a implinit dorinta
pastoritilor sai, randuind pe eclesiarhul Catedralei Mi-
tropolitane de atunci, Arhimandritul Teoctist Ardpasu,
viitorul Mitropolit al Moldovei si Patriarh al Romaniei,
sd se ocupe de procesiune. Pelerinajul s-a derulat in doud
etape: intai in judetul lasi (sfarsitul lunii mai-10 iunie),
apoi in judetele Vaslui, Bacau, Neamt si Suceava — pana
la sfarsitul lunii august. Ajungand la Targu Neamt, ala-
iul de preoti si credinciosi, purtand racla cu nepretuitul
odor al Moldovei, a strabatut satul Vanatori-Neamt,
indreptandu-se spre lavra cea Incremenita intre veacuri,
Manastirea Neamt. Racla cu sfintele moaste a fost de-
pusa in biserica stefaniand, iar soborul monabhilor, ala-
turi de multimea credinciosilor ajunsi acolo, s-a nevoit
la rugdciune in priveghere de toatd noaptea. Dimineats,
joi, 17 iulie, dupa savarsirea Sfintei Liturghii, procesiu-
nea a continuat prin alte sate si manastiri nemtene.

A treia caldtorie a Sfintei Parascheva in tinutul nem-
tean a avut loc in ziua de 5 aprilie 2020. Inaltpreasfintitul
Parinte Mitropolit Teofan a insotit racla Ocrotitoarei
Moldovei, strabatand urmatorul itinerar: Roman, Piatra
Neamt, Manastirea Vdratec, Manastirea Agapia, Tar-
gu-Neamt. Desigur ca de binecuvantarea ei s-au bucurat
toate asezdrile rurale de pe traseu. Nu a fost o procesi-
une propriu-zisd, ci mai curand o calatorie de binecu-
vantare facuta de Cuvioasa in tinutul Moldovei, spre a



248 MIRIDE SI MERINDE

incuraja si a mangaia poporul in lupta cu noua pande-
mie. Totul s-a desfdsurat fara inchinarea credinciosilor
la sfintele moaste, fara participare colectiva, fara slujbe
oficiate. Zecile de mii de crestini, doritori sa se atinga
de Cuvioasa, au privit de departe, cu dor, dar si cu bune
nadejdi, cdci Domnul le-a impartdsit sfintilor Sai din
puterea Lui tdmaduitoare.

Daca in 1944 si in 2020 Sfantul Gheorghe Pelerinul
a primit vizita Ocrotitoarei Moldovei la Mdnastirea
Varatec, anul acesta Sfantul Gheorghe merge la Iasi
pentru ca, impreund cu Mult Milostiva, sa intampine
pelerinii si sd le mangaie neputintele si neajunsurile
vietii. Asadar, cand Dumnezeu randuieste, si sfintii 1si
fac vizite ca sa-si uneasca puterile, mijlocind la Tronul
Preasfintei Treimi sa reverse peste binecredinciosul
popor belsug de har si pace, sanatate si binecuvantare.

Sfantul Ioan de la Rila

Sfantul Ioan de la Rila, praznuit pe 19 octombrie,
ne ofera o binecuvantata reintalnire cu isihasmul de la
sud de Dundre. Célatoria spre stravechiul sdlas al
Sfantului Ioan de la Rila descopera pelerinului taine
adanci, pasii devenind zaloagele unei carti scrise din
batrane veacuri pana in prezent de cei care au hotdrni-
cit sa ridice acolo sfant locas de inchinare, dar si de ca-
tre vietuitorii atator secole care s-au nevoit si s-au
rugat masurand timpul prin rostogolirea neincetata a
boabelor de metanii.

Dupa mutarea in vesnicie a eremitului, cel mai
pretuit sfant bulgar in toata crestinatatea ortodoxa,



Sfinti si sfintenie 249

manastirea, Intemeiata langa pestera unde s-a nevoit
monahul cu viatd imbunatatitd, a cunoscut o puternica
inflorire prin donatiile unor tari si boieri bulgari, dar si
prin osteneala a numeroase generatii de calugdri, ucenici
si continuatori ai vietii alese duse de Cuviosul Ioan. Is-
toria celei mai cunoscute manastiri din Bulgaria este
cumva asemdndtoare multor asezdri monastice de la
noi, in sensul cd, de-a lungul a aproape un mileniu de
existenta, ea a cunoscut nenumadrate si dramatice ras-
tigniri, dar si binecuvantate invieri. Alaturi de locul ei
special in Ortodoxia bulgara, Rila a jucat si un Insemnat
rol national-cultural: prin cuvant rostit sau tipdrit, prin
scoli, prin activitatea misionard a monahilor, a mentinut
nu doar flamura dreptei credinte, ci si pe cea a identitatii
nationale in decursul indelungatei stapaniri turcesti.
Ca si la noi, regimul comunist a distrus viata chinoviald a
renumitei manastiri bulgare, dar Sfantul Ioan de la Rila a
vegheat, prin moastele sale, ca obstea aflata sub protegui-
rea lui sd cunoascd o noua perioada de inflorire dupa 1990.

Revenind la ziua cand Sfantul Ioan de la Rila m-a
primit in casa lui, odata ajuns langa zidurile fortificate
ale Rilei, soarele s-a ardtat de dupa nori, inundand intr-o
dulce lumina toata poiana unde este asezata chinovia.
Accesul in curtea manastirii se face printr-o intrare
boltita, ce-1 duce pe pelerin intr-o tainica lume, coborata
de undeva din boltile cerului. Curtea interioara apare
generoasa, pavata cu piatra si marginita de cladiri inalte,
cu patru niveluri, vopsite intr-un joc de culori alb-cara-
miziu; In interior, se gaseau odinioara chiliile calugari-
lor, stdretia, tiparnita, biblioteca, trapeza ori bucatdria
manastirii. Tot ansamblul este dispus intr-un patrulater



250 MIRIDE SI MERINDE

neregulat care Imprejmuieste actuala bisericd-catedrala
cu hramul , Nasterea Maicii Domnului”, ridicata pe la
mijlocul secolului al XIX-lea pe locul vechilor altare ce-
au asistat la nevointa atator generatii de monabhi. Spati-
oasa si ingrijita, cu o impozantd turla centrala si fresce
mdiestrit pictate, biserica addposteste racla cu moastele
Stantului Ioan, praznuit in Biserica bulgara de trei ori pe
an: 18 august, ziua de proslavire a sfantului, 19 octombrie,
aducerea sfintelor sale moaste din Sofia in Tarnovo, si
1 iulie, aducerea sfintelor sale moaste de la Tarnovo in
Manastirea Rila.

Existenta multiseculara a Rilei o confirma astazi si
turnul de apdrare, aflat undeva langa biserica si cunoscut
sub numele de ,, turnul lui Hreliov”, cel ce 1-a indltat pe
la inceputul secolului al XIV-lea, odata cu o bisericuta
care s-o fi ruinat in urma cu mult timp. La exteriorul
zidului se observa mici fragmente dintr-o fresca ce da-
teaza din aceeasi perioadd, infdtisand aspecte din viata
Cuviosului Ioan. Un alt mare tezaur al manastirii 1l re-
prezintd muzeul amenajat aici, unde pot fi admirate
numeroase icoane si vesminte vechi, frumoase brode-
rii in fir de aur si argint, nenumarate podoabe de orfe-
vrarie, vechi tipdrituri realizate chiar in tiparnita
madnastirii, sculpturi in lemn, piatra ori sidef. Acasa la
Sfantul Ioan de la Rila intri pe un taram al linistii si al
binecuvantarii.



Sfinti si sfintenie 251

Mai avem nevoie de Ingeri?

Sarbatoarea Sfintilor Arhistrategi Mihail si Gavriil
si, iImpreund cu ei, a tuturor Cerestilor Puteri, ne prile-
juieste o necesara reflectie referitoare la rolul Sfintilor
Ingeri in viata omului contemporan. Traim intr-o socie-
tate care, desi instrainata de propria-i fiintd, ar vrea parca
tot mai mult sd-si regaseasca sensul. Suntem martorii
unei generatii ce a uitat mirosul reavan al brazdei si, cu
toate acestea, tinde sa-si aminteasca de adierea paman-
tului, de mireasma pddurii, de bucuria roadelor trudite,
de caldura vetrei humuite si de tihna sarbatorilor. Sun-
tem contemporanii unei lumi departate de rosturile ei
firesti si de aceea trebuie sa reinvatam simtamantul
eternitatii si obarsiile vesniciei. Vietuim intr-o umani-
tate care nu mai comunica firesc, dar tanjeste sa-si
desluseasca gandurile. Toate le vom putea implini de
la inima la inima4, de la suflet catre suflet, de la om la
om, doar daca vom pdstra Sfanta noastra Ortodoxie
asa cum ne-au lasat-o Sfintii si stramosii nostri. Am in-
ceput cu astfel de ganduri, sper, nu prea sceptice, in
preajma zilei de prosldvire a Sfintilor Arhistrategi Mi-
hail si Gavriil, iar odata cu ei a tuturor Cerestilor ne-
trupesti Puteri.

Potrivit traditiei ortodoxe, fiecare dintre noi pri-
mim la nastere un inger pazitor. Asta nu Inseamna ca
vom izbuti sa aproximam numadrul sfintilor ingeri dupa
cel al oamenilor, caci Domnul poate harazi unui inger
sd pazeascd nu doar o persoand, ci o cetate intreaga.
Astdzi, cand traim intr-un mediu hipertehnologizat,
cand omul a facut un salt din stratosferd, depasind viteza



252 MIRIDE SI MERINDE

luminii, iar cercetarile iscoditoare ale omenirii rascolesc
praful din cosmos, cand fel si fel de preziceri ne bom-
bardeaza cu stiri apocaliptice, iar spatiul cibernetic a
transformat lumea intr-un fel de Turn Babel, cand au fost
nascocite Sisteme de Global Positioning (GPS), aparand
nenumdrate firme renumite de paza si protectie, sisteme
de alarma si supraveghere ultraperformante, structuri de
securitate exceptionale, detectoare de minciuni, ganduri
si cate si mai cate nazdravanii omenesti, oare mai avem
nevoie de Ingeri pazitori? Au ce face ei astdzi in viata
noastrd? Ce sa pdzeasca!? Oare ce zic Ingerii? ,Oamenii
nu ne mai recunosc si nu ne considera pazitorii lor. Ne-au
inlocuit!”. Pare o realitate tristd a contemporaneitatii,
dar, oricat de mult ar incerca omul sa-si construiasca
,surogate ingeresti”, nu va reusi.

Cerestile netrupesti Puteri au primit porunca de la
Creatorul lor si al nostru sa nu se departeze de la noi.
Prin pacate, prin ignorantd, noi 1i izgonim si-i Indepdrtam.
Cum ar spune vorba straveche: 1i dam afara pe usa,
dar ei ne intra pe fereastrd. Ce prietenie este mai ade-
varata decat aceasta? Veritabila dovada de fidelitate si
statornicie! De am putea sa fim si noi ca ingerii, daca am
avea si noi macar un dram din purtarea lor in relatiile
interpersonale pe care le deruldm zilnic! De-am sti noi de
cate ori Ingerii ne-au ferit din calea pierzarii! Cu toate
cd ne stau la Indemana atatia , vestitori” moderni, aga-
sandu-ne cu fel si fel de stiri, ingerii rdman adevaratii
crainici ai vointei dumnezeiesti cdtre noi, ajutandu-ne
totodata sa implinim porunca divina. Oricat de sofisti-
cate sisteme de pazad si protectie am inventa, tot Dom-
nul pazeste cetatea, casa, masina si proprietatea, caci



Sfinti si sfintenie 253

,ingerilor Sai va porunci pentru tine sa te pazeasca in
toate caile tale” (Ps. 90, 11) si ,,De n-ar zidi Domnul casa,
in zadar s-ar osteni cei ce o zidesc; de n-ar pazi Domnul
cetatea, In zadar ar priveghea cel ce o pazeste” (Ps. 126, 1).
Nu inseamna ca negam foloasele gadget-urilor, nici nu
tdgaduim progresul tehnic, atat timp cat ele sunt utili-
zate pentru binele omenirii. Problema std in altd parte:
sd le folosim ca pe niste daruri ale lui Dumnezeu, neui-
tand cd unde exista credinta nesovaielnicd, acolo este
binecuvantarea divina si nimic din cele de pe pamant
nu poate inlocui relatia noastra cu Dumnezeu.
Ferecandu-ne casa, ne-am afla mai in siguranta daca
am rosti si o rugdciune; unii 1si achizitioneaza masini
mereu mai puternice si sigure, zic ei, dar mai sigura ar
fi calatoria dacd, la plecare ar spune o rugdciune, che-
mandu-1 pe ingerul pazitor ca sa-i ocroteascd in toate
caile si drumurile lor. Altii cheltuiesc sume exorbitante
pe agenti de pazd, dar uita ca cei mai fideli si invincibili
,bodyguarzi” se dovedesc ingerii Domnului, pe care,
din pacate, nu prea ii invocdm in rugdciunile noastre, desi,
prin puterea lui Dumnezeu, ei savarsesc infricosdtoare
minuni in viata noastrd. Sa ne amintim din paginile
dumnezeiestilor slove de cei trei tineri zvarliti de Na-
bucodonosor in cuptorul de foc. Cine i-a scos nevata-
mati din gheara focului? Ingerii lui Dumnezeu! (Dn. 3,
24-29). Regele Darius, cel care I-a urmat la tron pe regele
Nabucodonosor, l-a aruncat pe Daniel in groapa cu lei,
unde a ramas toata noaptea; dis-de-dimineata dupa
ce-1 strigd, Daniel 1i rdspunde: ,,Dumnezeu a trimis pe
ingerul Sdu si a astupat gura leilor, si ei nu mi-au facut
nici un rdu, pentru ca am fost gasit nevinovat inaintea



254 MIRIDE SI MERINDE

Lui...” (Dn. 6, 23). Tot un inger l-a ocrotit pe tanarul
Tobie in calatoria sa plind de primejdii si incercari
(Tob. 5, 4). Exemplele pot continua, fard a exagera si fara
a omite un lucru esential: ingerii nu-L pot inlocui pe
Dumnezeu, ci sunt trimisii Lui.

Intr-o publicatie germand celebrs, ,, Der Spiegel”, a
aparut acum cativa ani un articol amplu care vorbea
despre ingeri ca despre un fel de agenti secreti ai Cerului.
Pe piata de carti a lumii exista mii de titluri despre ingeri.
Un exemplu il reprezinta Enciclopedia ingerilor, o lucrare
a francezului Alix de Saint-André. El sustine ca un inger
poate fi receptionat printr-un anume telefon, el constitu-
ind ,,un angajat al cerului”. Iatd afirmatii cel putin bizare.
Telefonul amintit de hazardatul scriitor il reprezinta
doar rugciunile ce trebuie sa le adresam Ingerilor ca
sa intermedieze si sd Intdreascd legdtura noastrd cu
Dumnezeu.

Carevasiazicd, prietenia cu Sfintii Ingeri aduce in
sufletele si in viata noastra binecuvantarea Tatalui Ceresc.
Sd o cultivam cat mai intens, neuitand cd ingerii ne rdman
mereu fideli si ca ne vor insoti pand-n clipa infricosa-
toarei Judecati, deoarece ,,atunci El va trimite pe ingeri
si va aduna pe alesii Sdi din cele patru vanturi, de la
marginea pdmantului pana la marginea cerului” (Mc.
13, 27). Avem atat de multe de invatat de la Sfintii Ingeri:
sa-L laudam neincetat pe Dumnezeu si sa ne avem
unii pe altii la inimd, frati intru Domnul, sd ne aratam
supusi si ascultatori mai marilor nostri, precum ingerii
tata de Dumnezeu, Creatorul. Sfintii Ingeri nu barfesc, nu
clameaza, nu prigonesc, nu injurd, nu sunt avari, egoisti,
posesivi, invidiosi, nu se manie, ci se lasa purtati de iubire



Sfinti si sfintenie 255

si ne Indeamna sa procedam si noi asa, cdci , cel ce nu
iubeste n-a cunoscut pe Dumnezeu, pentru cd Dumnezeu
este iubire” (I In. 4, 8).

Sfantul Ioan Gura de Aur despre Preotie

In fiecare an, pe 13 noiembrie, il sérbatorim pe unul
dintre cei mai cunoscuti sfinti din sinaxarele Bisericii
Ortodoxe, Sfantul Ioan Gura de Aur. {i cunoastem cu
totii viata, dragostea, jertfa pentru cele sfinte, suferintele
indurate in slujba Adevarului. In materialul de faté voi
zdbovi asupra inteleptelor si inspiratelor sale invataturi
despre preotie. Am ales subiectul in urma unei discutii
purtate cu o clasa de seminaristi, la o ora de curs cu tema
,,Vocatia preoteasca”. Stiind cu totii ca Sfantul Ioan Gura
de Aur si-a inchinat intreaga existenta trdirii crestine
autentice, ajungand un model de preotie, nu puteam
ocoli exemplul sau la lectia respectiva. De aceea, i-am
intrebat: va doriti cu adevarat sa impliniti cuvintele
Sfantului Ioan Gura de Aur? El spune cd preotia repre-
zintd ,,ingaduinta de a administra cele ceresti prin pu-
terea pe care Dumnezeu n-a dat-o nici ingerilor, nici
arhanghelilor”. Citind in ochii multor elevi convingere,
determinare, dorinta fierbinte de slujire, m-am bucurat
nespus. Am continuat cu vorbele intelepte ale unui ierarh
roman despre misiunea preoteasca: , preotia nazuieste
dincolo de veac; ea biruieste zarile istoriei, fiind puterea
zeloasa a cerului care converteste pamantul sa devina
impardtia lui Dumnezeu”. Din tezaurul nepretuit de
invataturi ale Sfantului Ioan Hrisostom, cuprinse in



256 MIRIDE SI MERINDE

scrierea Tratat despre preotie, am selectat cateva aspecte
si vi le propun cu toatd evsevia.

Preotia constituie dovada iubirii lui Dumnezeu, ne
spune Sfantul Ioan Gurd de Aur, folosindu-se de dialo-
gul purtat de Mantuitorul cu Petru. ,Ma iubesti Petre?”
apare mai degraba ca un pretext decat ca o intrebare:
pretextul de a-i incredinta una dintre cele mai dificile
sarcini, anume, de a se Ingriji de turmad, , de multimea ce-
lor ce au nevoie” de sprijin, de indreptare, de dragoste
si de indrumare. Iubirea propusa de Mantuitorul nu
este una egoistd, dimpotriva, ea cere sacrificiu. Mantui-
torul Insusi dd dovada jertfei supreme, prin Intruparea
si Moartea pe cruce. Dupa Inviere, iardsi, nu urmareste
vreo rdzbunare, ci poarta tot grija ,,turmei”. Se ingrijeste
sa-i randuiasca pastor bun, care s n-o pardseasca la
primejdie. Or, evidentiazad Sfantul Ioan Gura de Aur,
preotul trebuie sa fie un asemenea indrumator jertfel-
nic, sacrificandu-se pentru turma incredintata.

Preotia pastorald sta la baza tuturor tainelor, a lu-
crdrilor sfinte savarsite in Biserica: intreaga viata a Bi-
sericii nu se poate concepe fard preotie slujitoare. Prin
lucrarea preotului, Hristos Isi revarsa harurile peste
credinciosi, iar ei 1si inaltd rugaciunile catre Dumnezeu.
In lucrarea lui se intalnesc deci Hristos cu crestinii, harul
divin cu ndzuintele oamenilor. Sfantul serbat la mijloc de
Brumar, vorbind despre preotie, raporteaza la ea ter-
menul de putere: , Puterea de a lega a preotilor leaga su-
fletele si strabate cerurile; Dumnezeu intdreste sus in
ceruri cele facute de preoti jos pe pamant”. In compa-
ratie cu autoritatea stdpanitorilor lumesti asupra tru-
purilor, cea conferita de Dumnezeu preotului , este cu



Sfinti si sfintenie 257

atat mai mare, cu cat este mai de pret cerul decat pa-
mantul si sufletul decat trupul”. Preotii au luat ,, puterea
deplini de a vindeca” necuritia sufleteasca. In calitatea
sa de conducdtor al semenilor cdtre mantuire, pastorul
are nevoie de multd pricepere si putere ,si personald, si
de sus”. Nu vorbim aici de o forta magica, impersonala,
venita de aiurea, ce si-ar face efectul prin simpla rostire
exactd a unei formule; din contra, ea presupune efortul
personal pus in slujba implinirii voii lui Dumnezeu.
Mai presus de toate insd, puterea dumnezeiasca a pre-
otiei lucreaza conform cu scopul ei: de sfintire a omului.

indeplinirea maretei slujiri cere oameni intelepti si
credinciosi; ei sunt rari, greu de gasit, subliniaza Sfan-
tul Joan Gura de Aur, citand intrebarea Mantuitorului:
,Cine, oare, este sluga credincioasa si Inteleapta pe care a
pus-o stapanul peste slugile sale?” (Mt. 24, 45); din
acest motiv, slujirea preoteasca apare cu atat mai impor-
tantd. Rasplata se aratd, la randu-i, pe masura: , peste toate
avutiile sale o va pune” (Mt. 24, 47), cdci nici un prinos
adus lui Dumnezeu nu valoreaza mai mult decat stra-
dania ca pastoritii din ,,turma” sa se mantuiasca; asa-
dar, prin actiunea sa, preotul, devine mai pretios decat
toate comorile.

Slujirea preotiei se dovedeste superioara tuturor
celorlalte: eforturile ascetice, cat si activitatile caritabile,
desi incluse intr-insa, 1i sunt inferioare si pot fi indepli-
nite de orice credincios care-si propune asa ceva. Nu
orice crestin insa are capacitatea de a sta in fruntea Bi-
sericii. Preotia inseamna purtarea de grija a sufletelor
pastoritilor si preotul va rdspunde pentru fiecare dintre
ele in fata lui Dumnezeu; de aceea, se cere ca pastorul



258 MIRIDE SI MERINDE

sa straluceasca prin calitatile sale morale si spirituale; un
criteriu al chemarii lui la slujire constd in deosebirea de
virtute dintre el si credinciosi. Primejdia asumarii difi-
cilei misiuni constd in faptul ca o eventualad paguba
adusa turmei lui Dumnezeu nu se resimte in buget, ci
in propriul suflet.

Preotia este un lucru infricosator. Se savarseste pe
pamant, dar are randuiala cetelor ceresti. Slujirea aceasta
randuita de Insusi Mangaietorul impune preotului ca,
desi aflat Inca In trup, sd se pastreze atat de curat sufleteste,
de parca , ar sta chiar in cer”.

Preotia Vechiului Testament era infricosatoare, dar
noua preotie se aratd cu mult mai covarsitoare si mai
inalta datorita prezentei harului: ,,si nici macar nu este
sldvit ceea ce era slavit in aceastd privinta [Legea Veche],
fatd de slava cea covarsitoare [Legea Noud]” (2 Co. 3, 10).
De aceea, atrage atentia Sfantul Ioan Gura de Aur:
»Mai socotesti, oare, ca mai esti printre oameni si ca
mai stai pe pamant, cand vezi ca Domnul sta jertfa pe
Sfanta Masa...?”.

Asadar ce frumos, dar cat de greu este sa fii preot!

Sfantul Paisie de la Neamt si rugaciunea inimii

In fiecare an, chiar la inceputul Postului Nasterii
Domnului, Biserica noastra stramoseasca il proslaveste
pe Sfantul Paisie de la Neamt. In randurile urmétoare
vom zabovi asupra catorva aspecte din uriasa perso-
nalitate a staretului cu viata sfanta al marii lavre nem-
tene. Slava de care se bucurad astazi Cuviosul este o



Sfinti si sfintenie 259

consecinta a vitalitatii duhovnicesti a monahismului
romanesc in secolul al XVIII-lea. Fenomenul atat de
graitor si cu remarcabile consecinte al emigratiei mo-
nahale ruso-ucrainene, produs in urma reformelor lui
Petru cel Mare in Imperiul Tarist si a persecutiilor uniate
in Ucraina rdmasa sub stdapanirea poloneza, argumen-
teaza din plin aceasta afirmatie.

Staretul Vasile de la Poiana Marului ramane figura
cea mai reprezentativa si celebra a emigratiei de la ince-
putul secolului al XVIII-lea; parasind muntii Mosenski,
unde se calugarise, Cuviosul a venit in Tara Romaneascs,
foarte probabil pe vremea lui Constantin Brancoveanu
si a Mitropolitului Antim Ivireanul, deci in perioada
apogeului vietii bisericesti si culturale a Tarii Roma-
nesti. El a fost o personalitate marcanta a secolului fa-
nariotilor, murind in 1767, dupa ce predase stafeta lui
Paisie Velicicovski. Contemporan cu marele Mitropolit
Antim Ivireanul al Tarii Romanesti sau cu Pahomie al
Romanului, Sfantul Vasile de la Poiana Marului este
unul dintre numerosii clerici ortodocsi care, in decursul
timpului, si-au gasit azil si mediu prielnic de afirmare In
cuprinsul Ortodoxiei si al culturii romanesti si care
ilustreaza aceasta functie a pdmantului nostru de adapost
al celor ce nu-si gaseau linistea si libertatea la ei acasa.

Astfel de motive l-au determinat pe tandrul Pla-
ton-Paisie sd vind in 1742 pe meleagurile romanesti, al-
toindu-se in trunchiul viguros si plin de sevd al mo-
nahismului din tara noastrd de la mijlocul secolului al
XVlIII-lea, unde va genera curentul ce se va numi paisia-
nism. Cuviosul Paisie de la Neamt s-a straduit sa le cultive
calugadrilor sufletele si sa-i faca pe toti — fiecare dupa



260 MIRIDE SI MERINDE

inzestrarea si puterea lui — sa ajunga la o mare sporire
duhovniceasca prin practicarea rugdciunii inimii. Cu-
viosul Paisie este chiar autorul unei lucrari intitulate
Despre rugdciunea inimii, care cuprinde sase capitole si
o introducere, dorindu-se totodata a fi o combatere a
invataturii raspandite atunci in Ucraina de catre un
monah care tdgaduia acest fel de rugdciune. Lucrarea au
folosit-o scriitorii asceti rusi Ignatie Briancianinov si
Teofan Zavoratul. In scrierea sa, staretul imbunatitit al
chinoviei nemtene expune sistematic bazele biblice si
patristice ale rugaciunii lui lisus, pregatirea celui ce
doreste s-o practice, precum si efectele produse de ea.
Autorul prezinta temeiurile biblice si patristice ale ru-
gaciunii lui lisus, pregdtirea trebuincioasa din partea
celor care doresc sa o pastreze necontenit in inima lor,
precum si roadele odraslite in sufletele celor ce o prac-
tica. Exercitiile rugaciunii mintii sunt obositoare, une-
ori fade, chiar amare si numai tinand cu intransigenta
randuiala pana la sfarsit ele se transforma in lumina,
multumire si bucurie negrdita. Pe de o parte, rugaciunea
aceasta aduce tihna, iar pe de altd parte, ea este usurata
de o pace dobandita si prin alte osteneli. Cel linistit
,dupd Dumnezeu” are parte de ilumindri speciale in
intelegerea Sfintei Scripturi si ajunge la intelesuri,
chiar despre cele lumesti, superioare celor invatati.
Prezentata ca o , artd spirituala”, cel ce o lucreaza
trebuie sa primeascd indrumare de la un mentor in-
struit in practica rugaciunii inimii, adica , linistit dupa
Dumnezeu”, avand parte de ilumindri speciale in inte-
legerea tainelor dumnezeiesti. Autorul prezintd mai
multe trepte ale acestei rugdciuni: pentru incepatori,



Sfinti si sfintenie 261

ea corespunde vietii active, fiind insotita de observarea
stricta a poruncilor (post, rugdciune, priveghere); pen-
tru cei desavarsiti, rugdciunea mintii corespunde vietii
contemplative. Cand sufletul se purificd de patimi, el
poate primi harul divin care-1 conduce spre viziuni
spirituale, descoperindu-i tainele divine inaccesibile
intelectulului. Este stadiul rugaciunii vizionare sau al
rugaciunii pure — dupa Sfantul Isaac Sirul — din care iz-
voraste viziunea. Rugaciunea pura este darul exclusiv al
lui Dumnezeu. Dar, precum in cazul fratilor monahi,
Cuviosul Paisie a avut aceeasi grija si pentru indumne-
zeirea mirenilor sau laicilor, indemnandu-i si pe dansii
sa practice isihasmul prin oratio mentis, bineinteles, nu
la acelasi nivel de severitate cu calugdrii.

Invititura staretului cu viata sfanti din chinovia
Neamtului a evitat orice extremad rationalista ori pietista.
Astfel, atat rationalizarea credintei si transformarea ei
intr-un cod de legi impuse din exterior si neinteligibile
credinciosilor, cat si pietismul exagerat, care cufunda
evlavia in superstitie ori in individualism sentimenta-
list, s-au aratat straine de duhul Sfantului Paisie. Prin
echilibrul si discernamantul sau duhovnicesc, Sfantul
Paisie expune invatatura sfintei noastre Ortodoxii, ra-
manand peste veacuri un model de evlavie si asceza, de
pragmatism si spirit organizator al vietii manastiresti.



262 MIRIDE SI MERINDE

Sfantul Iosif cel Milostiv,
Mitropolitul Moldovei

A facut milostenie pana la ultimu-i banut. Dupa tre-
cerea sa la cele vesnice, se spune ca parintii ce-l ingrijeau
au gasit in chilie doar doi lei. Probabil cd si pe aceia i-ar
fi oferit sdracilor, dar nu a mai avut ragaz, caci a trebuit
sa raspundd chemarii Mantuitorului Hristos la 26 ia-
nuarie 1902, plangandu-i plecarea o natiune intreaga.
Romanii au pierdut atunci un model greu de egalat, dar
au castigat un mijlocitor Inaintea Tronului Preasfintei
Treimi. Dupa sfarsitul pdmantesc al vladicai, s-au dema-
rat pregatirile pentru slujba pogribaniei, statornicita in
28 ianuarie, zi de luni. Din ordinul Regelui Romaniei,
Carol I, Inmormantarea Mitropolitului Iosif s-a facut pe
cheltuiala statului, primarul lasului, juristul Constantin
B. Pennescu, mare iubitor de cultura si bun prieten cu
ierarhul decedat, fiind delegat sa intocmeasca programul
tuneraliilor. Neintarziat s-a inceput pregdtirea mor-
mantului in curtea mitropoliei, in partea de miazazi a
catedralei, loc indicat de insusi Mitropolitul losif cu doi
ani In urmad, cand si-a intocmit testamentul.

Chiar din ziua decesului, cancelaria Sfintei Mitro-
polii a trimis Instiintari marilor manastiri din cuprinsul
intregii eparhii, precum si protoieriilor din jurisdictia
Arhiepiscopiei lasilor, hotdrand ca in toate bisericile sa
se sune clopotele pana in ziua Inhumarii si sd se oficieze
slujbele randuite pentru sufletul chiriarhului repausat.
De la Bucuresti, Mitropolitul Primat losif Gheorghian
a dispus savarsirea celor necesare inmormantarii trupu-
lui venerabilului pastor. Dupd invesmantarea in toate



Sfinti si sfintenie 263

oddjdiile arhieresti si asezarea intr-un jilt, vladica losif
a fost depus pe un catafalc in catedrala de el ctitorita,
pe care a iubit-o nesfarsit si pentru care a trudit netar-
murit. Regele 1-a numit prin decret regal ca loctiitor de
Mitropolit al Moldovei pe Episcopul Partenie Clinceni
al Dunarii de Jos, ulterior ales succesor in secularul
tron al ierarhilor Moldovei. S-a format un pelerinaj al
recunostintei si dragostei fata de cel ce a stiut sa faca
din milostenie poarta catre Cer. Multe flori si noian de
lacrimi s-au revarsat langa trupul ce astepta Intoarcerea
in pamantul de unde a fost luat, in timp ce sufletul se
va infatisa Tnaintea lui Dumnezeu. Decesul milostivului
vladica de pe scaunul eparhiei moldave a declansat un
val emotionant de elogieri aparute in diferite publicatii
centrale si locale. Sosind ziua randuita inmormantarii,
28 ianuarie, dimineata s-a oficiat Dumnezeiasca Litur-
ghie. A slujit Episcopul Partenie Clinceni, impreuna cu
Gherasim al Romanului si Conon Bacauanul. Soborul
l-au completat slujitorii catedralei mitropolitane si
cativa clerici din cancelaria eparhiala. Fiind iarna, nu
toti ierarhii au putut ajunge, dar au trimis telegrame de
condoleante. Dupa terminarea Dumnezeiestii Liturghii,
celor prezenti li s-au addugat arhiereii Silvestru Bala-
nescu al Husilor, Calistrat Barladeanul, Meletie Galateanul
si Calist Botosaneanul. La ora 11, cei sapte arhierei, in-
conjurati de un sobor de 64 de preoti si 8 diaconi, au in-
ceput slujba pogribaniei, la care a asistat multime de
credinciosi, clerici, cdlugari, calugarite, elevi ai Semi-
narului Teologic din lasi, numerosi studenti, dar si de-
legatul Casei Regale a Romaniei, colonelul Alecu
Mavrocordat, delegatul Guvernului Romaniei, Spiru



264 MIRIDE SI MERINDE

Haret, ministrul cultelor si instructiunii publice. Se
mai aflau acolo delegatul Academiei Romane, profesorul
Constantin Erbiceanu si alti reprezentanti ai autoritati-
lor centrale si locale.

La momentul randuit, s-au tinut cuvantirile. Intre
vorbitori, ministrul cultelor, Spiru Haret, in numele
Guvernului, a reamintit asistentei figura luminoasa a
mitropolitului: ,Prin virtutile sale, prin intelepciunea
sa, prin staruinta ce a pus pentru a desavarsi cel mai
madret monument religios al tarii, inceput de un alt mare
Mitropolit, Parintele losif Naniescu si-a inscris una din
cele mai glorioase pagini in istoria Inaltilor prelati ai
tarii. Fie-i tarana usoara!”.

A urmat la cuvant Constantin B. Pennescu, primarul
Iasului, reiterand binefacerile mostenite de la Mitropo-
litul Iosif. A treia cuvantare a rostit-o Constantin Erbi-
ceanu, In numele Academiei Romane. Ilustrul elenist
si profesor Erbiceanu, originar din satul Erbiceni, judetul
lasi, avea nenumarate si emotionante amintiri cu Mi-
tropolitul losif. In fosta capitald a Moldovei, in urma cu
ceva timp, fondaserd impreuna publicatia ,,Revista Teo-
logica”, unde au vazut lumina tiparului foarte multe
articole si studii scrise de Erbiceanu. De aceea, vorbitorul
a adus cuvant de gratitudine, multumind in numele
forului suprem al culturii romanesti pentru impresio-
nanta donatie de carte facuta Academiei de catre Mi-
tropolitul Iosif.

Ultimul discurs l-a tinut directorul Seminarului
,Veniamin” din Iasi, pr. iconom Pavel Savin, din partea
clerului; ca si antevorbitorii sdi, a evocat personalitatea
mitropolitului, punand accent pe latura filantropica,



Sfinti si sfintenie 265

de ajutorare spirituala si financiara a pastoritilor lui.
Necrologul se sfarsea cu un indemn patrunzator: ,si
acum, iubiti fii spirituali, apropiati-va si luati ultima
binecuvantare de la acel ce v-a pdstorit un pdtrar de veac.
Apropiati-va si voi, iubiti seminaristi, care va instruiti
in fructul ostenelilor raposatului mitropolit, depuneti
ultima voastra sdrutare pe mana aceluia care cu drag
v-a binecuvantat”. Dupd incheierea cuvantarilor s-a
savarsit traditionala procesiune in jurul mdretei cate-
drale, cu cele patru opriri, apoi sicriul a fost coborat in
mormant, in dangatul trist al clopotelor. In aceeasi zi s-au
impartit la 500 de sdraci cate o paine, o lumanare si 20 de
bani. Dupa slujba, Episcopul Partenie a oranduit ca
vreme de patruzeci de zile de la mutarea la cele vesnice a
Vladicdi losif sa se facd Sfanta Liturghie cu sobor in ca-
tedrald, iar dupa aceea, la mormant, trisaghion.

Asa a plecat catre cerestile lacasuri marele Mitro-
polit al Moldovei losif Naniescu, salasluindu-se in ceata
sfintilor ierarhi. Evlavia poporului dreptcredincios l-a
»asezat” in Sinaxar Indata dupa trecerea sa in lumea
dreptilor, numindu-1 ,losif cel sfant si milostiv”. In
anul 2018, Sfantul Sinod al Bisericii Ortodoxe Romane,
prin canonizarea ierarhului Iosif Naniescu, cu numele
de Stantul Ierarh Iosif cel milostiv, Mitropolitul Mol-
dovei, cu zi de prosldvire 26 ianuarie, a confirmat ceea
ce evlavia poporului credincios proclamase chiar de la
mutarea acestuia in Vesnicie.



266 MIRIDE SI MERINDE

Sfintii Trei Ierarhi

Finele lui ianuarie ne-a oferit binecuvantatul prilej
de a ne reintalni duhovniceste cu trei mari sfinti ai Bi-
sericii lui Hristos: Vasile cel Mare, Grigorie Teologul si
Ioan Gurd de Aur. O sarbdtoare dedicata celor mai de
seama trditori si aparatori ai Ortodoxiei din secolul al
IV-lea d.Hr., instituita in urma unei aratari dumneze-
iesti. Pe la sfarsitul secolului al XI-lea, in cetatea Evhai-
telor din Asia Micd, printre credinciosi se iviserd
divergente fiindca nu puteau stabili o ierarhie a celor
trei Sfinti Parinti: pe care sa-l socoteasca drept cel mai
mare, mai ales, mai bineplacut Domnului?

Astfel, dupa evlavia nutrita pentru cate unul din-
tre ei, crestinii se scindaserad in trei grupe: vasilieni,
gregorieni si ioanieni. Episcopul lor, Ioan, vazand ca
nu reuseste sd-i Iimpace si ca dezbinarea se adancea, a
apelat la rugdciune, iar Dumnezeu nu a intarziat sa-i
raspunda, in chip minunat: cei trei ierarhi i-au aparut
in vedenie, incredintandu-1 ca, Tnaintea Domnului, nu
,concureazd” unii cu altii, ci sunt prosldviti cu aceeasi
cinste. I-au poruncit sa invete poporul sa nu se certe, sa
nu se dezbine. Asa s-a constituit sarbadtoarea, cu scopul
de a arata ca Sfintii Trei lerarhi nu se afla in nicio
,competitie” la Dumnezeu.

Numerosi istorici bisericesti numesc perioada in
care au trait cei trei ierarhi ,Secolul de aur al crestinis-
mului”. Denumire paradoxald, dacd nu incercdm s-o
lamurim. Cum sa socotim ,, de aur” secolul al IV-lea,
de vreme ce, pe parcursul sau, Biserica lui Hristos a in-
fruntat atatea suferinte? Sa ne amintim ca inceputul



Sfinti si sfintenie 267

acestuia a gasit crestinismul inca prigonit, prin cata-
combe, cu nenumarate rdni in sufletele si pe trupurile
celor care credeau In dumnezeirea lui lisus, Mantuito-
rul lumii. Chiar daca Sfantul Constantin cel Mare, prin
edictul de la Milan din 313, apoi prin masurile luate, a
asigurat un climat tihnit, propice trairii in duhul Evan-
gheliei, pacea in Biserica nu a durat foarte mult din
pricina numeroaselor tulburdri si lupte din interiorul
Bisericii, pricinuite de primii eretici: arieni, maniheeni,
novatieni, melitieni, anomieni, pnevmatomahi. Linistea
a fost readusa prin sinoadele ecumenice de la Niceea, 325,
si de la Constantinopol, din 381, dar si in urma altor si-
noade locale, de la Antiohia si Constantinopol (330),
Tyr si lerusalim (335), Sardica (343), Sirmium (348),
Alexandria (362). Asadar, toate aceste dispute teologice,
intrigi, dezbinari ori incercari de a restabili ordinea si
armonia in Bisericd s-au desfasurat de-a lungul intre-
gului secol al IV-lea.

De aceea, afirmam ca ne vine greu sa-1 numim ,,de
aur”. Totusi nu ne putem dezice de respectiva sintagma,
consacrata de istorici. S-a aratat ,,de aur” datorita inva-
taturilor luminate ale Sfintilor Trei lerarhi, precum si
ale altor Parinti traitori in acea vreme. Scrierile lor con-
stituie adevarate comori. De aur le-au fost nevointele,
ravna fatd de Biserica lui Hristos; de aur, predicile —
sublimitatea slujirii lor; nu in ultimul rand, de aur cu-
rat li s-au dovedit solidaritatea cu cei ndpastuiti, infap-
tuirile in sprijinul celor suferinzi, aflati in nevoi, in
lipsuri. Sfintii Trei Ierarhi, prin modul lor de vietuire si
de daruire, au turnat in vinele Bisericii si ale crestinis-
mului primar o puternica seva de viata si inflorire a
Duhului lui Dumnezeu.



268 MIRIDE SI MERINDE

Dupa primul congres al facultatilor de teologie din
lumea ortodoxd, organizat la Atena in 1936, Sfintii Va-
sile cel Mare, Grigorie Teologul si loan Gura de Aur au
fost alesi drept ocrotitorii tuturor scolilor teologice.
Din cele relatate anterior, reies clar motivele respectivei
decizii: prin viata, credinta si prin desavarsita lor da-
ruire fatd de Mantuitorul si Biserica Lui, cei trei sfinti
reprezintd, dupa Hristos, modelele cele mai vii si mai
emotionante ale slujirii preotesti in cele trei trepte ale
sale: diacon, preot si episcop. Pentru cei ce se pregdtesc
a deveni sacerdoti, dar indeosebi pentru clerici, Sfintii
Trei Ierarhi apar ca niste icoane de lumina calauzitoare
pe calea placutda Domnului. Ei ne invata pe noi, cei care
am ales sa vietuim ca ucenici apropiati ai Mantuitorului,
cum sa ne manifestam credinta, iubindu-L pe Hristos
si Biserica Sa mai presus de orice demnitati lumesti, iar
dragostea aceasta s-o traducem in fapte, prin grija deo-
sebitd fata de poporul lui Dumnezeu incredintat spre
pastorire. Nevointele si ravna lor sa ne reaminteasca
mereu cd trebuie sd avem constiinta chemadrii sfinte, o
legdtura unicad dintre Hristos si fiecare preot in parte.

Urmandu-le pilda, sa devenim icoana nemijlocita
a lucrarii si prezentei Domnului in Biserica Sa. 54 le
oferim credinciosilor, intocmai ca ei, hrana duhovni-
ceasca prin cuvinte alese, predici lamuritoare, talcuiri
corecte ale dumnezeiestilor Scripturi. Dreapta credinta
s-0 aparam, ca si sfintii ierarhi, cu artd, darzenie, intelep-
ciune, ferindu-ne pastoritii de nenumaratele rataciri,
de pericolul secularizarii, care, din pdacate, face atatea
victime in randul confratilor nostri. Dragostea sa ne-o
manifestam prin fapte concrete, sprijinindu-i, ca odini-
oara ei, pe cei coplesiti de lipsuri sau necazuri.



Sfinti si sfintenie 269

Prin credinta, stradaniile si infdptuirile lor, Sfintii
Trei lerarhi raman calauze si pentru poporul dreptcre-
dincios. De la dansii sa invatam cu totii sa iubim si sa
ne aparam Biserica, s-o protejam de atacurile celor care
voiesc s-0 distrugd. Precum atunci, si astdzi trupul tainic
al lui Hristos primeste lovituri nu doar de la pagani, ci,
din pdcate, si din partea a numerosi crestini sau, mai
bine spus, asa-zisi crestini. Nu te poti pretinde drept-
credincios daca prigonesti Biserica: lovind in ea, sufera
Hristos.

Ce bine ar fi daca am simti, la randul nostru, dra-
gostea, dorul si ravna Sfintilor Trei Ierarhi in apdrarea
si pastrarea dreptei credinte! Cat de buna ar fi lumea
dacd L-am vedea pe Hristos, aidoma Sfintilor Trei le-
rarhi, nu doar pe icoand sau in Potir, ci si in taina fratelui,
a aproapelui nostru! Rimane sa ne rugam cu nadejde,
pastrand in minte modelul suprem al celor trei mari
dascali ai lumii si ierarhi: ei n-au despartit niciodata
cuvantul de faptd, rugaciunea de milostenie, nici cre-
dinta de cultura.

Acasa la Sfanta Matrona

Din anul 2019 calendarul Bisericii noastre Ortodoxe
s-a Imbogatit cu Inca un sfant, prin inscrierea Cuvioasei
Matrona din Moscova, 2 mai fiind ziua anuala de praz-
nuire. In urma cu ceva vreme am trait bucuria de a ma
inchina la moastele sfintei celei mult iubite de catre popo-
rul rus; trupul ei, proslavit cu darul sfinteniei si al face-
rii de minuni, se afla in Manastirea , Acoperdmantului



270 MIRIDE SI MERINDE

Maicii Domnului”, Pocrovski, din capitala Rusiei,
Moscova, unde va invit sa calatorim duhovniceste,
cinstind astfel ziua sfintei care, inca din timpul vietii, a
profetit impresionantul pelerinaj ce se desfdsoara zilnic
la racla cu moastele sale.

Acum cativa ani, aldturi de un grup de pelerini din
Romania, am poposit in capitala Rusiei, desfatandu-ne
nu doar privirile, ci si sufletele, cu maretele monumente
de arta moscovite, dar indeosebi cu impresionantele 13-
casuri de cult. Asa am ajuns si la Manadstirea Pocrovski,
situatd pe strada Taganskaia, nr. 58, care a luat fiinta in
anul 1635, ctitorita de tarul Mihail Fiodorovici, initial
ca obste de calugari. Dupd anul 1870 a fost transformata
intr-un fel de scoald catehetica pentru pregatirea preo-
tilor misionari care aveau sa intensifice vestirea Evan-
gheliei lui Hristos in toate cotloanele vastului imperiu
rus. Probabil ca tocmai din cauza frumoasei lucrari mi-
sionare desfasurate aici, indata dupa 1917, bolsevicii
au Inchis mdndstirea, aceasta servind peste o jumatate
de veac drept depozit al unor fabrici moscovite. Ca prin
minune dumnezeiascd, in plin regim sovietic ateu,
prin 1984, lavra inchinata Sfantului Omofor al Maicii
Domnului s-a redeschis cu obste de maici. A fost, fara
doar si poate, 0o minune a Sfintei Matrona, care, ndscutd
in anul 1881, s-a mutat in lacasurile cele de sus la 2 mai
1952, iar dupa 46 de ani, la 8 martie 1998, i s-a aflat trupul
neputrezit, raspandind buna mireasma. La doar un an
de la minunata descoperire, in 1999 Biserica Ortodoxa
Rusa a canonizat-o, mutandu-i racla cu sfintele moaste
in manadstirea de maici Pocrovski.

Stim din viata fericitei Matrona ca, desi originara
din tinutul rusesc Tula, vreme de aproape trei decenii



Sfinti si sfintenie 271

a stat iIn Moscova, gdzduitd in ascuns pe la diferiti crestini,
mutandu-si adesea locul, deoarece bolsevicii cautau sa
o omoare. Cu toata prigoana la care era supusa, Cuvioa-
sa, nascuta fara ochii trupesti, inca din timpul vietii i
alina cu rugaciunea si nenumadrate tdmaduiri pe cre-
dinciosii care o cdutau si-i cereau ajutorul. An de an, cu
tiecare sdrbatoare pascald, Matrona, desi tinea luma-
narea de Inviere in maini, nu se putea bucura de vederea
ei. Cu toate acestea, 1i Indemna pe credinciosi sa urmeze
lumina Invierii, ficAndu-se ei insisi ficlii de Inviere. O
astfel de lumina mult dorita a devenit si chinovia unde
se adapostesc moastele Cuvioasei.

M-am convins de aceasta calcand pragul manastirii,
astazi o veritabila lavra. Desi am ajuns pe cand soarele
scapata catre asfintit, pelerinii misunau pretutindeni.
Ne-am inchinat cu evlavie in biserica mare a asezarii
monastice, apoi ne-am aldturat impresionantului rand
ce astepta sd se atinga de moastele Sfintei Matrona.
Aveam impresia cd ne gasim la Iasi, la racla Sfintei Pa-
rascheva, sau la Bucuresti, la cea a Cuviosului Dimitrie
cel Nou. Va marturisesc cd, in pelerinaj fiind, desi rav-
nitori de a atinge toate obiectivele, n-am prea crezut ca
vom reusi sa stam la un rand atat de mare, care iesea
din paraclisul unde se gdsesc expuse pentru inchinare
moastele Sfintei si, dupa destule serpuiri prin generoasa
curte a manastirii, se sfarsea Intr-un pitoresc parc din
apropiere. Observand dragostea moscovitilor veniti
intr-un numadr impresionant la Sfanta Matrona, ne-am
asezat sfiosi spre asteptare si am urmat randuiala. Ni-
meni nu vorbea cu nimeni. Doar florile, aduse de ne-
numadrate maini, graiau pe-a lor limba despre bucuria



272 MIRIDE SI MERINDE

ce-0 asteptau ca sa impodobeasca racla minunatei Ma-
trona. Unii dintre cei aflati deja la rand cantau pricesne,
altii, chiar tinere familii, sot, sotie si pruncii lor, cu
ochii Inchisi rostogoleau neincetat boabele de metanii
purtate in maini, cerand, pesemne, indurarea Sfintei.
Foarte multi isi petreceau timpul pana la indelung as-
teptata intalnire citind acatistul Cuvioasei. Am invatat
din cumintenia si din rabdarea acelor frumosi pelerini.
Randul, ca o apd insetata de sfintenie, curgea catre in-
talnirea cu odorul cel iubit. Priveam la fetele celor care
ieseau din paraclisul binecuvantat sa addposteasca racla
minunatei Matrona: purtau pe chipul lor senin licdriri
de luminad, iar In maini cateva gingase flori. Ajuns langa
baldachinul cu trupul proslavit, mi-am amintit de pro-
fetia citita in viata Cuvioasei, care a spus inainte de a-si
incepe calatoria spre Cer: , Toti sa veniti la mine si sd-mi
povestiti necazurile voastre, de parcd as fi vie, cdci eu va
voi vedea, va voi auzi si va voi ajuta”.

Cu adevarat, ,Minunat este Dumnezeu intru sfintii
Sai!”: Sfanta Matrona, desi fdra lumina ochilor fizici, prin
lumina Invierii Mantuitorului Hristos a cdpétat puterea
vederii lduntrice. Desi nu zarea cu ochii trupesti fru-
musetile Creatiei si chipurile semenilor, Cuvioasa Ma-
trona a primit de la Dumnezeu darul discernamantului
duhovnicesc, aratandu-ne tuturor ca, prin fiecare sar-
batoare pascald, ne cheama sa pregustam din farmecul
veacului viitor (cf. Evr. 6, 5), retrdind un adevar mangaie-
tor si Incurajator: nu mai traim pentru noi, ci pentru
Acela Care a murit si a inviat pentru noi, dupa spusele
Sfantului Pavel (cf. 2 Co. 5, 15), caci cu totii suntem fii
ai luminii si ai Invierii. Sfanta Matrona, Cuvioasa, care



Sfinti si sfintenie 273

in viata ei nu a avut vedere trupeascd, ci o uimitoare
lumina duhovniceasca, sa ne fie noua tuturor o faclie
de Inviere!

Marta si Maria

In fiecare an, pe 4 iunie, proslavim in calendarul
nostru pe Sfintele Femei Mironosite Maria si Marta,
surorile Dreptului Lazar. Ele au ramas memorabile in
istoria crestinismului nu doar prin faptul ca erau suratele
lui Lazar, cel inviat de Hristos Domnul, dupa patru zile
de la moarte, ci si prin neuitata intamplare petrecuta in
casa lor din satul Betania, nu departe de lerusalim, imor-
talizata de Sfantul Evanghelist Luca. Potrivit dumneze-
iestii Scripturi, intr-o zi, Maria si Marta au trdit bucuria
de a-L avea oaspete pe Mantuitorul Hristos. Cata exaltare
sufleteasca, cata emotie! Se pare ca cele doua surori si-au
manifestat in mod deosebit bucuria de a-L primi pe
Hristos sub acoperisul lor: Maria, dornicd a interioriza
fiecare clipa petrecutd de Alesul Oaspete in locuinta lor,
,asezandu-se la picioarele Domnului, asculta cuvintele
Lui” (Lc. 10, 39); Marta insa, pragmaticd, a hotarat sa
ofere o masa imbelsugata in cinstea venirii la ei a Inva-
tatorului. Probabil, dandu-si seama ca nu mai prididea
cu gatitul bucatelor, I se adreseaza Oaspetelui: ,,Doamne,
au nu socotesti cd sora mea m-a lasat singura sa slujesc?
Spune-i deci sa-mi ajute” (Lc. 10, 40). Spre marea ei ne-
dumerire, ba chiar si a unora dintre noi, Hristos nu ras-
punde in mod favorabil solicitarii bunei gospodine, ci,
dimpotrivd, 1i adreseaza o find dojana: ,,Marto, Marto,



274 MIRIDE SI MERINDE

te ingrijesti si pentru multe te silesti; dar un lucru tre-
buie: cdci Maria partea bund si-a ales, care nu se va lua de
laea” (Lc. 10, 41-42). Cu toate ca si Hristos, ca om, sim-
tea nevoia de hrand, aceastd intamplare ne invata sa
prioritizadm actiunile din viata noastra: cele spirituale
intai si abia apoi cele materiale.

Bine, bine, dar Maria nu avea si ea trebuinta de
hrana? Nu cumva atitudinea ei insemna neimplicare,
deldsare? Raspunsul ni-1 ofera Fericitul Augustin: , De
ce se bucura Maria atunci cand asculta? Ce manca? Ce
bea? Voi cuteza sa spun cd manca pe Cel pe Care-L as-
culta. Vreau si spun cd manca adevirul. Nu El Insusi a
spus: Eu sunt Adevarul (In. 14, 6)? Hristos era mancat
pentru ca El era Painea: , Eu sunt painea ce s-a coborat
din cer” (In. 6, 41). Aceasta este painea care hraneste si
niciodatd nu se imputineaza.

,Maria si-a ales partea cea bund care nu se va lua la
ea”, spune Sfantul Ioan Casian, ardtand ca preocupa-
rea Mariei, zelul ei, nu se va sfarsi vreodata, caci cine
se poate situra ascultind pe Dumnezeu?! Insi lucrarea
Martei, desi solicitantd, fiind una materiald, ramane
trecdtoare.

La prima vedere, am fi tentati sd empatizam cu
Marta, fiindca ea dorea sa se poarte ca o bund gospodina,
o gazda ospitalierd, dar sfarseste prin a fi mustratd pentru
abnegatia ei. 5Sa nu uitam ca Oaspetele suratelor lui Lazar
era Dumnezeu-Omul, Care intotdeauna, prin cuvintele
rostite, avea in vedere sa ne invete, sa ne indrume, sa
corecteze traiectoria adeseori gresita a vietii noastre.

Din aceasta perspectiva, dojana adresata de Man-
tuitorul Hristos Martei capdta conotatii deosebite si in



Sfinti si sfintenie 275

propria noastra existenta: daca tinem seama ca unele
exegeze vad in cele doud surori, Maria si Marta, cele
douad laturi ale vietii umane, sufletul si trupul, atunci
trebuie sa recunoastem ca tindem, tot mai mult, sa fim
o ,Martd” ocupata, stresatd si ingandurata. Ce-i drept,
rutina cotidiana o cere: cheltuieli, rate, medicamente,
munca mereu mai prost remuneratd. La urma urmei,
nu comiti niciun pacat fiind prevazator si chivernisitor,
stiind prea bine cd aceasta este randuiala din batrane
veacuri statornicita. Carevasazica, devenim frecvent
,Marte” ce nu mai razbesc cu obligatiile materiale. Dar
ce facem cu ,,Maria”, cu sufletul din noi, cum ramane cu
ascultarea Cuvantului lui Dumnezeu? Nu putem re-
nunta la relatia noastra cu Cerescul Parinte nici chiar
atunci cand sarcinile ce privesc viata noastra materiala
se arata tot mai solicitante, cand grijile crescande ale
»Martei” ne acapareaza. Putem sa muncim cu mare
avant, dar sa n-avem spor, putem agonisi averi fara a
capitaliza in Cer nimic, putem sa invatdm o sumedenie
de lucruri, neretinand totusi nimic vital pentru mantuire.
Si atunci, care ar fi solutia? Sa fim ,Maria” dimineata
si ,Marta” seara?

Daca privim cu luare aminte textul scripturistic,
observam ca Mantuitorul intervine in echilibrul preo-
cuparilor celor doud surori, atunci cand Marta periclita
starea fireasca a lucrurilor: cand Marta cerea ca Maria
sd aibd aceleasi preocupadri ca ale ei. Altfel spus, cand
Marta, adica trupul, dorea sa transforme sufletul, pe
Maria, tot in trup; cand intentiona sa materializeze su-
fletul. Cat timp Maria asculta si Marta trebaluia, Dom-
nul nu a intervenit, aratand astfel ca firescul vietii



276 MIRIDE SI MERINDE

noastre in aceasta consta: sufletul sa se roage, sa asculte si
sd vorbeasca cu Dumnezeu, iar trupul sa-si randuiasca
cele necesare pentru existenta materiald.

Vasdzica, fiecare parte a fiintei noastre sa-si faca
datoria; sufletul sa se roage, iar trupul sa munceasca, ne-
uitand esentialul, Cuvantul lui Dumnezeu, relatia noas-
tra cu Mantuitorul, partea cea buna care ne agoniseste
mantuirea. Asadar in ce ar consta solutia? Sa incercam sa
fim o ,Martd” si o ,Marie” concomitent. Sa ne rugam nu
doar la plecarea genunchilor, seara sau dimineata, in
fata icoanei, ci si in decursul zilei de lucru, sa trudim cu
gandul la Dumnezeu. Dintr-o asemenea perspectiva,
,Maria” si ,Marta” nu se opun una alteia, nu se con-
trapun, ci se completeaza.

In acest sens, vrednicul de pomenire Mitropolit
Antonie Plamddeald afirma: ,,una fard alta nu se poate.
Simai ales nu se poate Maria fara Marta! O Martd e in-
totdeauna necesara Mariei. E drept cd partea Martei e
mai simpld. A Mariei e mai pretentioasd, mai subtild, am
zice intr-un termen modern, mai de finete si de nuante.
Maria intotdeauna are nevoie de Marta, dar Marta mun-
ceste zadarnic fara Maria”.

Sfantul Grigorie Dascalul

Din anul 2005, ziua de 22 iunie a devenit data in
care Biserica noastra stramoseasca il cinsteste in mod
deosebit pe Sfantul Grigorie Dascalul, Mitropolitul Tarii
Romanesti, prin proclamarea canonizdarii sale. Avand
in vedere legaturile lui cu Sfantul Paisie de la Neamt,



Sfinti si sfintenie 277

omagiat in chip aparte in acest an, al rugdciunii si al
Parintilor isihasti, in randurile urmdtoare vom evidentia
latura carturdreasca a marelui ierarh al veacului al
XVIII-lea. Sfantul Grigorie Dascalul, prin activitatea sa
literard, a imboggdtit scrierea bisericeascd din prima ju-
madtate a secolului al XIX-lea cu lucrari foarte importante
pentru viata liturgica, dar si pentru diversificarea lite-
raturii patristice de la noi. Nascut la Bucuresti in 1765,
tanarul Gheorghe a urmat cursurile scolii de la ,,Sfantul
Sava”, aflata atunci in chiliile Bisericii Domnita Balasa,
unde, ,,noptile injugand cu zilele”, a invatat temeinic
teologia, limba greaca si latina, fiind pretuit de profe-
sorii sdi. Aici l-a cunoscut pe cdlugarul muntean Gherontie,
trimis la Bucuresti impreund cu Dorotei de catre Paisie
Velicicovski ,spre invatdtura limbii elinesti”. Hotdrat sa
imbratiseze viata monahald, s-a dus pe la 1790 la Ma-
nastirea Neamt, unde ,s-a dat spre ucenicie la prea fe-
ricitul pdrintele nostru Paisie Velicicovski si din mainile
lui au primit si chipul Ingeresc si cu a lui parinteasca
alegere s-a hirotonit si ierodiacon”, luand numele de
Grigorie si alegandu-si ca pdrinte duhovnicesc pe Ghe-
rontie. Tot la Neamt, in stravechiul centru de spiritua-
litate si cultura romaneascd, Grigorie si-a inceput acti-
vitatea cdrturareascd, primind ca ascultare sa traduca,
impreund cu Gherontie, din greceste In romaneste
carti folositoare de suflet, astfel incat ,,ce talmacea
unul indrepta celdlalt si talmdacirile lor se faceau ca un
singur lucru”.

Cand Mitropolitul Dositei Filitti al Ungrovlahiei a
cerut de la Neamt doi calugari priceputi la tdlmécirea
sfintelor carti din limba greacd, care sa aiba in grija si



278 MIRIDE SI MERINDE

tipografia, au fost trimisi cei doi: Grigorie si Gherontie.
In 1799 ei au tiparit la tipografia mitropoliei lucrarea
Carte folositoare de suflet. In perioada 1802-1816 Grigorie si
Gherontie (aproximativ 1812) au activat in Moldova,
unde, la Iasi si la Neamt, ajutati si indemnati de lumina-
tul Mitropolit Veniamin Costachi, au talmacit si tiparit
mai multe cdrti. Asadar in preajma anului 1820, Grigorie
a parasit pentru totdeauna obstea Manastirii Neamt,
venind la Bucuresti. O vreme a vietuit la Manastirea
Antim, pe atunci metoc al Episcopiei Argesului, iar dupa
moartea Episcopului losif s-a retras la Manastirea Cal-
ddrusani, unde se introdusese deja randuiala monahala
a Sfantului Paisie de la Neamt de catre unul dintre
uce-nicii sai: Sfantul Gheorghe de la Cernica si Calda-
rusani. In perioada petrecuta la cele doud manastiri
muntene, a tradus din greceste doua carti foarte im-
portante din indemnul si cu binecuvantarea Mitropoli-
tului Dionisie Lupu: Sase cuvinte despre preotie ale
Sfantului Ioan Gura de Aur (1820) si Cuvint pentru preotie
al Stantului Grigorie de Nazianz (1821).

Ajuns la scaunul de Mitropolit al Tdrii Romanesti,
in 1823 ierarhul Grigorie nu si-a intrerupt indeletnicirile
cdrturdresti. Pentru a tipari cartile talmacite de el in ro-
maneste, a adus imbunatatiri tipografiei si a luat pe
seama mitropoliei ,moara de hartie” de la Ciorogarla.
In acesti ani, a tiparit Doud cuvinte ale Sfantului Casian
Ramleanul (1825), Cuvint... pentru muierile ceale reale si
ceale bune al Sfantului loan Gura de Aur (1827) si Pate-
ricul (1828). In perioada exilului la Chisindu a continuat
sa traduca din greceste. Tinut apoi la Buzdu intr-un al
doilea exil, a Infiintat o tiparnita de sub ale cdrei teascuri



Sfinti si sfintenie 279

au iesit mai multe traduceri: Ale lui losif monahul Vrienie
cuvinte doaozeci si doao pentru purcederea Prea Sfantului
Duh, in 1832; A lui Fotie, Patriarhul Constantinopolii,
epistolie de obste catrd scaunele arhieresti ale Rasdritului si
doao cuvinte doveditoare pentru purcederea Prea Sfantului
Duh; A Sfantului Grigorie Palama, Arhiepiscopul Tesaloni-
cului, in 1832; Cartea ce sd numeste impdrtirea de grau, a
Sfantului loan Gurd de Aur, in 1833; Carte ce sd numeste Pu-
tul Sfantului Ioan Gurd de Aur, in 1833.

Revenit la Bucuresti, Mitropolitul Grigorie Dascalul
a incercat sa transforme Mdnastirea Cdldarusani, de
unde plecase spre a ocupa scaunul arhieresc, intr-un
centru de activitate carturdreasca si tipografica pentru
Tara Romaneasca, dupa modelul Manastirii Neamt
din Moldova, unde isi petrecuse tineretea. La chinovia
sa de suflet din vecinatatea Bucurestilor a instalat noua
tipografie mitropolitand achizitionata, numindu-1 pe
cuviosul Inochentie drept carmuitorul ei. Aici a vazut
lumina zilei o noud editie a Vietilor de Sfinti, aparuta la
Neamt intre 1807 si 1815. Inainte ca Mitropolitul Grigorie
sa treaca la cele vesnice, la 22 iunie 1834 se tipdrisera
numai Vietile sfintilor pe lunile septembrie, octombrie si
noiembrie, dar el lasase cu limba de moarte ca acestea
,54 nu se sminteascd din tiparire”. Indemnul a fost urmat
de mitropolitii Neofit al Ramnicului, Ilarion al Argesului
si Chesarie al Buzaului, intreaga editie finalizandu-se
de tipdrit in iunie 1836.

Traducerile Sfantului Grigorie Dascalul au jucat
un rol foarte insemnat nu doar in viata bisericeasca, ci
si In istoria culturii noastre nationale, caci vladica Gri-
gorie s-a straduit a le face cunoscute ,,in limba noastra



280 MIRIDE SI MERINDE

cea rumaneasca”, talmacindu-le in , patrioticeasca noas-
trd limba”. De aceea, pe langa importanta duhovni-
ceascd avuta de aceste carti in randul romanilor, trebuie
subliniata si contributia lor culturala si nationala, ca
scrieri ce marcheaza un moment aparte in istoria lim-
bii si literaturii romane.

Sfintii taumaturgi

An de an 1i prosldvim la inceput de iulie pe Sfintii
Doctori fard de arginti, Cosma si Damian, haruiti de
Dumnezeu cu darul facerii de minuni si al vindecarilor.

De aceea, va propun sa-i privim pe sfintii tauma-
turgi din aceasta perspectiva: doctori rezidenti ai lui Hristos
Dumnezeu, desivirsitul Taumaturg al sufletelor si al trupurilor
noastre, caci, atunci cand preotul 1i miruieste pe credinciosi
cu untdelemn sfintit in cadrul Sfintei Taine, rosteste o
frumoasa rugdciune ce glasuieste asa: ,Parinte Sfinte,
doctorul sufletelor si al trupurilor, Care ai trimis pe
Unul-Nascut Fiul Tau, Domnul nostru lisus Hristos, sa
vindece toata boala si sa rdscumpere din moarte, tdma-
duieste pe robul Tau acesta (N) de neputinta trupeasca
si sufleteasca ce l-a cuprins si-1 da sa vieze prin harul
Hristosului Tau; pentru rugaciunile Preacuratei stapa-
nei noastre, Ndscatoarei de Dumnezeu si pururea Fe-
cioarei Maria; cu puterea cinstitei si de viata facatoarei
Cruci; cu folosirile cinstitelor, cerestilor celor fara de trup
puteri; pentru rugaciunile cinstitului, maritului, proro-
cului, inaintemergatorului Botezadtorului Ioan; ale sfin-
tilor, maritilor si intru tot ldudatilor apostoli; ale sfintilor,
maritilor si bunilor biruitori mucenici; ale sfintilor si



Sfinti si sfintenie 281

de Dumnezeu purtatorilor nostri parinti; ale sfintilor si
tdamaduitorilor fara de arginti Cosma si Damian, Chir
si loan, Pantelimon si Ermolae, Samson si Diomid,
Mochie si Anichit, Talaleu si Trifon; ale sfintilor, drep-
tilor si dumnezeiestilor parinti Ioachim si Ana si cu ale
tuturor sfintilor Tai”.

De ce 1i invoca Biserica pe sfinti pentru dobandirea
sau redobandirea sanatatii, de vreme ce Hristos este
numit Doctor al sufletelor si al trupurilor noastre?
Domnul are nevoie de ajutoare? Vom incerca un posibil
raspuns. Vietile sfintilor nu reprezinta altceva decat via-
ta Mantuitorului cadentata, mai mult sau mai putin, in
diferite moduri, in fiecare sfant. Hristos cel Unul se
afla prezent iIn multimea sfintilor, caci ,, Cel Ce sfinteste si
cei ce se sfintesc, dintr-Unul sunt toti” (Evr. 2, 11). Exista
nenumadrate cantdri in cultul Bisericii noastre care ne
deslusesc in chip lamurit ca fiecare sfant este o fideld
oglinda a lui Hristos, iar vietile lor adeveresc opera
mantuitoare si vindecdtoare a Lui. Gasim tropare, imne,
condace, icoase din slujbele sau acatistele unor sfinti
care, atunci cand grdiesc despre viata si lucrarea lor, de fapt
vorbesc despre Hristos, nerupand nicio clipa aceasta
legatura, sfintii devenind astfel rauri de revarsare in
lume a harului dumnezeiesc. Bunaoard, in slujba sfin-
tilor doctori Chir si Ioan, praznuiti la sfarsitul lui Ghenar,
se zice asa: ,Primind dumnezeiescul dar al vindecarii,
fara de plata tamaduiti bolile sufletesti si trupesti, mai
marilor fard de arginti. Pentru aceasta, Hristos, prin
voi dand credinciosilor sdnatate, dupa vrednicie, straluci-
tori adevarati a toatd lumea v-a aratat. Pe Acela rugati-L,
sd izbaveasca sufletele noastre”.



282 MIRIDE SI MERINDE

Sd ne amintim ca Domnul i-a chemat la Sine pe cei
doisprezece ucenici ai Sai si le-a impartasit puterea Sa
de tdmaduire, facand din ei doctori dupa asemanarea
Lui. Aceasta putere a fost transmisd apoi tuturor apos-
tolilor si celor care, prin viata lor plina de asceza, s-au
facut asemanatori lui Hristos. Asadar sfintii tamadui-
tori au imprumutat puterea de a vindeca de la Hristos.
Dar El, Hristos, ramane singurul Doctor desavarsit.

De ce am abordat aceastd problema? Se observa de
ceva vreme o evlavie mare la unii sfinti tdmaduitori, la
moastele sau icoanele lor. Nimic rau in asta, desigur,
tiindca evlavia poporului devine peste timp un ,,sinod
infailibil” al constiintei si credintei luminate si inspirate
de Duhul Sfant. Ins3 ea trebuie s fie una chibzuiti si
corect inteleasa. Oricat de mare ne-ar fi evlavia la sfintii
tamaduitori, oricate acatiste am citi in fata icoanelor
lor, sa nu uitdm ca Hristos Dumnezeu le-a impartasit
din puterea Sa tamaduitoare, din mila si indurarea Sa
pentru lume. Asadar sfintii nu vindeca decat in numele
lui Hristos, ei fiind numai mediatori. Sfantul Apostol
Petru, zice multimii care il vazuse savarsind o tamdduire
minunata: , de ce stati cu ochii atintiti la noi, ca si cum cu
a noastrad putere sau cucernicie l-am fi facut pe acesta
sa umble? [...] Prin credinta in numele Lui [lisus Hristos],
pe acesta pe care il vedeti si 1l cunoasteti, 1-a intdrit nu-
mele lui lisus” (FA 3, 12, 16). Sfantul Atanasie cel Mare
spune despre dumnezeiescul parinte Antonie: ,Prin
el, Domnul a tdamdduit pe multi”. Tot Sfantul Atanasie
relateaza despre obisnuinta Sfantului Antonie care,
atunci cand savarsea o minune, multumea intai lui
Dumnezeu. El le reamintea bolnavilor cd puterea de a



Sfinti si sfintenie 283

vindeca nu-i apartine nici lui, nici altcuiva, ci [i este rezer-
vata doar lui Dumnezeu. Pe cei tdamaduiti 1i invata sa
multumeasci lui Dumnezeu, iar nu lui. Insusi Antonie
precizeaza: ,N-am aceastd putere de a vindeca [...] eu,
nevrednicul. Tamaduirea este lucrarea Mantuitorului; El
Se milostiveste in tot locul, spre cei ce-L cheamd. Domnul
Si-a plecat urechea la rugdciunea mea si Si-a ardtat iu-
birea Sa de oameni, descoperindu-mi ca va tdmadui”.

Carevasdzica, sfintii, ducandu-si viata in Hristos,
au ajuns sa facd ceea ce a facut El, deoarece, prin puterea
Lui, ei au devenit vindecdtori: , Toate le pot, in Hristos
Cel Ce ma intdreste”, spune apostolul neamurilor. Ce
generos si maret Se arata Domnul! El nu pastreaza in
mod egoist puterea Sa vindecdtoare, precum un vraci
doritor de renume si de bani, ci o daruieste tuturor celor
care au inteles ca El este ,,Calea, Adevarul si Viata” si au
urmat Lui chiar si prin moarte. Mai exista oare sfinti
taumaturgi ca in vremurile vechi!? Singur Domnul
stie. Noi Insad simtim mila, iertarea si iubirea sfintilor
din Cer prin icoanele sau moastele lor, adeverindu-ni-se
astfel cd puterea lui Hristos nu se poticneste in fata
mortii si nici Tnaintea oricarui alt impas. De aceea, vin-
decdrile si minunile, sdvarsite de sfinti dupa trecerea
lor in vesnicie, constituie o dovada ca obarsia lor se afla in
cer, ca destinatia finala a omului este sa locuiasca in
Imparatia Sfintei Treimi.

Daca se vor mai intreba unii: ,,de ce avem nevoie
de mijlocirea sfintilor, pentru ca Hristos sd ne ajute sau sa
ne tdmaduiasca?”, le rdspundem cu nemuritoarele cu-
vinte ale Sfantului Apostol Pavel: , Sfintii sunt prietenii
lui Hristos, casnicii Lui”. Cum ar putea Mantuitorul sa



284 MIRIDE SI MERINDE

nu asculte si sd nu implineascd rugdmintile unor prie-
teni devotati Lui pand la moarte? Si nu doar ca-i asculta, ci,
Darnic fiind Stdpanul, le si daruieste harul Sau tama-
duitor, prin care sfintii, deveniti prin rugaciunile noastre
prieteni nostri, ne impartasesc mila, harul si iubirea
Mantuitorului Hristos, desavarsitului Taumaturg al
sufletelor si trupurilor noastre.

Sfantul Stefan cel Mare si Sfant

,Stdpanea atunci intreaga tara un barbat de o energie
tara pereche, numele lui era Stefan...” Asa apare imagi-
nea celui a carui domnie lunga de aproape jumatate de
veac Incepea acum 560 de ani, a domnului Moldovei,
Voievodul Stefan cel Mare si Sfant. Cine cerceteaza
cronicile tuturor istoricilor europeni cu privire la per-
sonalitatea lui constata unanimitatea elogiilor aduse
acestui ,erou al secolului sau”. Aceasta arata cat de pu-
ternicd i-a fost personalitatea, cat de mult i-a impresionat
pe contemporani si pe urmasi. Pana si dusmanii lui au
trebuit sd recunoasca marile sale impliniri, sa se incline
in fata faptelor care vorbesc mai limpede decat orice
cuvant de lauda. ,Bun apardtor al tarii sale, gata sa moara
pentru ai sdi, strasnic la razboi si insufletit pentru lu-
cruri frumoase si mandre”, gloria lui va straluci vesnic
in istoria neamului romanesc.

De la mutarea binecredinciosului Stefan la Cer,
Moldova ii poarta pecetea dragostei netdrmurite. S-au
prefacut hotare, s-au perindat generatii si generatii.
Pretutindeni au ramas locasurile sfinte ridicate de el



Sfinti si sfintenie 285

intru slava Celui Preainalt, dar si relicvele cetatilor de
apdrare, martore la actele de vitejie ale lui Stefan si ale
ostenilor sai, care si-au daltuit numele in constiinta
neamului nu doar pe pietre de pisanii sau in prafuite
cronici, ci mai ales cu al lor sange mucenicesc pe zidurile
voievodalelor fortarete. Semnele Mariei Sale se vad
pretutindeni, intr-un vad de ape, intr-un pisc de stanca
ori Intr-o ruina de pe un colnic. De peste cinci veacuri,
aceasta putere domneste in toate cotloanele tinutului,
invederandu-ne cd, din locasurile cele nepieritoare,
Stefan cel Mare si Sfant vegheaza necontenit neamul
nostru romanesc.

,,Om fericit caruia soarta i-a harazit,
cu darnicie, toate darurile”

La a sa zi de prosldvire, nu este deloc usor a scrie
despre stralucitul aparator al crestinatatii europene.
Mi se pare o adevaratd provocare, iar asta nu din pricind
cd nu ar mai fi ce spune despre Maritul Domn al Mol-
dovei: Insdsi viata si lucrarea lui constituie, pentru ro-
manitate, o icoand luminoasa, ce ne inspira nu doar la
soroacele randuite de Biserica spre cinstirea sa ori la
cele ale istoriei, precum anul acesta, cand comemoram
560 de ani de la urcarea lui Stefan pe tronul Moldovei,
ci pana cand Dumnezeu va randui sd existe suflarea
romaneasca pe acest pamant. Este greu sa vorbesti despre
omul de legenda urcat in sinaxare, deoarece despre el
s-a tot scris de jumadtate de mileniu; nicicand insd nu
va fi indeajuns, cdci oare ce cuvinte pot sd zugraveasca



286 MIRIDE SI MERINDE

adecvat imensa personalitate a sfantului voievod? Ad-
mirat si iubit de popor, apreciat si respectat pentru calita-
tile sale de strateg si om de arme chiar si de dusmanii
sdi, contestat de cei care l-au vdzut ca pe o piatra de
poticneald inaintea uneltirilor si intereselor meschine,
puse mai presus de slujirea tdrii, Stefan a impus respect,
nu prin forta, prin teroare, ci prin demnitate si dragoste
jertfelnicd fata de neamul romanesc.

Iata portretul facut domnului roman de un cronicar
polonez, Miechowski, ale carui cuvinte nu pot fi puse
la indoiala, data fiind adversitatea lesilor fata de mol-
doveni (in lupta de la Codrii Cosminului din 1497, Stefan
cel Mare repurta o victorie importanta contra regelui
polon Ioan I Albert): ,,Barbat glorios si victorios, care a
biruit pe toti regii vecini... Om fericit cdruia soarta i-a ha-
razit, cu darnicie, toate darurile. Caci, pe cand altora le-a
dat numai unele Insusiri, si anume, unora prudentd im-
preunata cu siretenie, altora virtuti eroice si spirit de
dreptate, altora biruinta asupra dusmanului, numai tie
ti le-a hdrazit la un loc pe toate. Tu esti drept, prevazator,
istet, biruitor contra tuturor dusmanilor. Nu in zadar
esti socotit printre eroii secolului nostru”.

In Stefan, romanii au gasit cea mai curata
icoana a sufletului lor

Eminescu afirma ca istoria omenirii reprezinta
,desfasurarea cugetdrii lui Dumnezeu. Nu se misca un
fir de par din capul nostru fira stirea Lui”. In a Sa pur-
tare de grija fata de noi, in 1457 Dumnezeu ne-a randuit



Sfinti si sfintenie 287

un domn cu o credintd neclintita, cu o vitejie legendara
si o dragoste de patrie cum arareori poti intalni. Am
spus domn pentru intreaga suflare romaneasca, fiindca
actiunile sale nu au vizat doar Tara Moldovei, data lui
spre a-i croi drum luminos si a o transforma intr-o verita-
bila ,poartd a crestindtatii”, ci si pe romanii din Tran-
silvania sau din Tara Romaneasca, despre care avea
neclintita convingere cd sunt de o credintd si-un neam
cu moldovenii.

De aceea, pe buna dreptate, s-a considerat ca Bine-
credinciosul Domn Stefan cel Mare si Sfant reprezinta
un simbol al identitatii noastre romanesti. Celor care ar
tagadui aceastd afirmatie istoricul Nicolae Iorga le ofera
un rispuns edificator: ,In Stefan, poporul romanesc a
gasit cea mai deplina si curatd icoand a sufletului sau:
cinstit si harnic, rabdator fara sa uite si viteaz fara cru-
zime, strasnic in manie si senin in iertare, raspicat si cu
masura In grai, gospodar si iubitor al lucrurilor fru-
moase, fara nici o trufie in faptele sale, care se pare ca vin
printr-insul de aiurea si de mai sus, de la Dumnezeu”.
Cata dreptate avea lorga sd cugete astfel! Da, Stefan
Voievod intruchipeaza o icoand de lumina pentru orice
roman doritor sa-si asume Crucea lui Hristos si sd urce
pe Golgota mantuirii. Crucea lui Stefan s-a identificat cu
insdsi tara carmuitd de-a lungul a aproape jumadtate de
veleat. Atat de mult s-a confundat binecredinciosul
domn cu natiunea lui, incat Crucea Moldovei a purtat-o
el, spre pacea si bunastarea intregului popor.



288 MIRIDE SI MERINDE

Moldova lui Stefan, , Poarta a crestinatatii”

Prin ceea ce a infdptuit, Stefan a izbutit sa reprezinte
atat puterea de creatie a poporului roman in cele mai
diverse domenii, cat si identitatea europeana a statali-
tatii romanesti. In numele suveranititii de drept divin
in guvernarea tarii, el a stiut —in functie de situatii -
cand sa ridice sabia si cand sa recurga la arma diplo-
matiei, actionand cu multa cutezanta, dar si cu chibzu-
intd, izbutind sa creeze si sa mentina echilibrul intre
fortele in mijlocul cirora a fost obligat s3 actioneze. In
toata aceasta grea si riscantd misiune, Stefan s-a dovedit
iubitor de neam si tara, dar si un vizionar, un excelent
european. Nu s-a contopit cu altii, dar nici nu s-a izolat
de ei, cumpanind calea intre identitate romaneasca si
comuniune universala, luptand cu navdlirile din exterior,
dar si cu invaluirile tradatorilor de tara din interiorul
ei, reusind sd pastreze neatarnarea Moldovei in fata
celui mai mare pericol al timpului, Imperiul Otoman.
Situatia deosebita a Moldovei I-a determinat pe Stefan
cel Mare si Sfant la o necontenita si limpede observare
a conjuncturii internationale, cu scopul de a gasi solutia
optim in salvgardarea tarii. In slujba cauzei sale s-a
folosit nu numai de arta diplomaticd, ci si de arma po-
litico-militard, ba chiar si de legaturile matrimoniale.
Actiunilor politice si militare, menite sa consolideze
alianta Tarilor Romane impotriva primejdiei otomane,
le-a adaugat demersuri pe plan international, spre a
determina puterile europene sa se uneasca intr-o alianta
extinsa impotriva paganilor, care amenintau crestina-
tatea deja divizatd. In asemenea conditii istorice si geo-
politice, Stefan i-a hdarazit Moldovei statutul de ,,poarta a



Sfinti si sfintenie 289

crestinatatii”, nefacand din aceasta un exercitiu de re-
toricd politicd, ci expresia constiintei nezdruncinate fata
de importanta spatiului romanesc in confruntarea dintre
crestini si pagani, dar si in fata prozelitismului crestin
occidental.

Inspiratul voievod a inteles ca, in realizarea unui
astfel de deziderat, trebuie sa-L aiba pe Dumnezeu cel
mai fidel aliat, luand credinta ca pe-o neinvinsa platosa.
La Stefan iubirea fata de Dumnezeu si dragostea de
neam erau indisolubile — o adevdrata paradigma pentru
poporul roman, care, de-a lungul timpului, a trdit multe
rastigniri, dar si ravnite invieri proteguite de lucrarea
Duhului Sfant —, experiind netagdduita realitate ca
acela care-L iubeste pe Dumnezeu nu poate sa nu-si
pretuiasca obarsiile, ostenindu-se spre propasirea lor.

»~Am luat nadejdea in Dumnezeu cu mine”

De la Stefan am invatat noi, romanii, ca lupta pen-
tru tard, pentru patrie inseamnd, deopotriva, si lupta
pentru credinta. Probabil ca dintr-o asemenea tainica
simbioza Sfantul Stefan a inteles sa lege ridicarea unei
biserici de fiecare razboi purtat in apararea credintei nea-
mului si a gliei strdbune. El nu vedea in construirea
unui locas de cult un simplu act de pietate, ci mult mai
mult: zidirea duhovniceasca a neamului sau. Biserica,
manastirea aveau menirea de a aduna oamenii intreolalta,
traitori si madrturisitori ai aceleiasi credinte in Dumne-
zeu. Binecredinciosul Stefan vedea Biserica ca pe un
simbol al credintei, al unitatii si libertatii poporului



290 MIRIDE SI MERINDE

sau. De aceea, nutrea necurmata convingere ca, apa-
randu-si glia si credinta, il are pe Dumnezeu de aliat. Tata
ce-i spunea craiului Cazimir al Poloniei dupa izbanda
asupra lui Matei Corvin la Baia: ,,Am luat nadejdea in
Dumnezeu cu mine”.

Stefan nu a fost doar un militar si un strateg desa-
varsit, ci si un neintrecut organizator al vietii social-
economice. Si-a dat seama ca propdsirea neamului sau
va fi cu atat mai sustinutd, cu cat ea se va arata mai
deschisa innoirii. Printr-o abild politica economicd, el a
asigurat afluxul de marfuri din centrul si apusul Europei
si, totodatd, desfacerea in afara hotarelor a produselor
realizate In tara. Prin stabilirea ordinii interne si intdrirea
sigurantei drumurilor s-a favorizat dezvoltarea econo-
mica. Masurile de atragere a negustorilor straini s-au
imbinat cu cele de protejare a celor autohtoni. Cetdtile,
targurile au beneficiat de protectia atenta a domnului
(moldovenii crescand astfel demografic), dar si activi-
tatile mestesugdresti si comerciale, aducand importante
venituri vistieriei statului. Resurse financiare insemnate
strangeau si vamile de granita, precum si cele din inte-
riorul tdrii. Dinamismul economic al Moldovei in timpul
lui Stefan cel Mare o situa printre statele de prim rang
in comertul european. Bunastarea economica a asigu-
rat domniei succesul masurilor intreprinse in opera de
guvernare, avand ca tel suprem inflorirea economica
si culturala a Moldovei, cresterea puterii ei militare.



Sfinti si sfintenie 291

Stradaniile lui, simbolul intregii noastre istorii

Multe se mai pot spune, dar niciodata indeajuns,
despre Stefan cel Mare. In mireata sa efigie existd ceva
din destinul poporului roman. Credinta lui in Dumnezeu
si modul paradigmatic de a o manifesta au ramas un
reper luminos in devenirea noastrd. Stradaniile sale de
a apdra glia stramosilor, credinta si demnitatea popo-
rului sunt simbolul intregii istorii nationale — o istorie
a luptei intotdeauna defensive pentru neatarnarea
noastra Inaintea tuturor cotropitorilor. A stat darz, aidoma
falnicilor stejari ai Moldovei, avand sufletul adanc in-
raddcinat in credinta strdmoseasca si in pasiunea cu care
si-a iubit tara si pe fratii de un sange, neclintindu-se si
neparasind demnitatea atunci cand strdinii au uneltit
spre a-1 umili si subjuga. Darzenia lui Stefan intruchi-
peaza incapdtanarea poporului roman de a rezista in
fata atator vicisitudini ale veacurilor, nu fara sacrificii,
dar cu nesfarsita dorintd de dainuire. Stefan a inteles
cda romanilor li s-a dat sd se inalte, ca neam, prin jertfa.
Si-a asumat aceasta cruce si a purtat-o cu deplind res-
ponsabilitate panad la ultima lui suflare; a devenit o lu-
mina In istorie fiindcd a trait istoria ca pe o lupta motivata
de credinta si de idealuri sfinte.

Toate acestea ne indeamna ca, ori de cate ori ne
amintim si-1 proslavim pe Binecredinciosul Voievod
Stefan cel Mare si Sfant, sa nu transformam sarbdtoarea
intr-o emotie romantica sau intr-o comemorare searbada,
ci sd ne fie un imbold de innoire duhovniceasca si lu-
crare jertfelnica. Sa purtdm in suflete si cugete dragostea
Mariei Sale fatd de credinta dreptmaritoare, jertfa si
demnitatea pentru apararea si propasirea romanismului.



292 MIRIDE SI MERINDE

Martiriul Sfintilor Romanov

Gloantele ucid. Aduc multa durere, ne amintesc de
atrocitati, de razboaie, de lacrimi, de nesfarsite crime si
imens suferintd. In preajma zilei de 17 iulie acest lucru
este mai usor de inteles pentru Biserica Ortodoxa Rusa,
cdci in aceastd zi, acum o sutd de ani, a patimit Sfantul
Nicolae al II-lea Romanov, ultimul tar al Rusiei, impreuna
cu Sfanta Alexandra, sotia lui, si cu cei cinci copii ai lor.
Oricare ar fi locul ocupat in istorie de Nicolae al II-lea,
asasinarea lui si a familiei sale ramane o infricosdtoare
lectie, confirmand totodata ca sfintenia poate veni uneori
si prin gloante.

Familia Romanovilor dateaza, ca dinastie domni-
toare in Rusia, din anul 1613. Nicolae al II-lea, fiul cel mare
al tarului Aleksandru al III-lea, s-a ndascut la Tarskoe
Selo, actualmente orasul Puskin, pe 6/19 mai 1868, de
sdrbdtoarea Sfantului si Dreptului Iov, anticipandu-se
parca rabdarea indelungd, credinta nestramutata a tarului
ce a sfarsit dramatic, rapus de gloante.

Nicolae era un om foarte credincios. Desi considerat
o fire boema, prea pasnica pentru un viitor conducator,
istoria, prin meandrele ei, l-a asezat pe tronul plin de
glorie al inaintasilor. La 13 martie 1881, in urma asasinarii
bunicului sau, Alexandru al II-lea, Nicolae a devenit
tarevici (mostenitor al tronului), iar tatal lui, tarul Ale-
xandru al Ill-lea, suveranul intregii Rusii. Moartea
prematura a parintelui sdu l-a lipsit pe mostenitorul
tronului de o pregatire temeinica in vederea carmuirii
vastului imperiu.

In treacit si amintim ci Alexandru al ITI-lea a murit
pe bratele iscusitului sau duhovnic, Ioan de Kronstadt,



Sfinti si sfintenie 293

la Livadia. Abia implinise 47 de ani. In anul 1894 Alix
Victoria Melena Louise Beatrice, fiica Marelui Duce de
Messen si Darmstadt, Ludovic al IV-lea, se casatoreste
cu tarul Nicolae al II-lea. In urma botezului ortodox,
Alix s-a numit Alexandra. Familia nou formatd a avut
cinci copii, crescuti cu multa evlavie fata de valorile
Ortodoxiei.

Domnia lui Nicolae al II-lea s-a desfasurat pe fun-
dalul intensificarii miscdrilor revolutionare, nationa-
liste si fanatice, cdrora li s-au opus actiunile represive
ale statului rus. Infrangerea din razboiul ruso-japonez
(1904-1905) si revolutia din 1905-1907 au subrezit in
profunzime Rusia tarista. Aldturi de puterile Antantei,
Rusia, cea mai intinsa tara din lume, intra in Primul
Rizboi Mondial. Infrangerile si pierderile de pe front,
dezastrul economic si moral al tdrii au dus la scaderea
drasticd a autoritatii imperiale si a popularitatii dinastiei,
atat in randul maselor, cat si in acela al marii aristocratii
ruse. Asa-numita revolutie burghezo-democratica din
februarie 1917 il sileste pe Nicolae al II-lea sa abdice pe
2/15 martie 1917. Cu actul sau de renuntare la tron se
incheie o istorie glorioasa a unei dinastii de peste trei
secole, care a marcat istoria, cultura, dar indeosebi cre-
dinta poporului rus.

Pe 8/21 martie tarul Nicolae este arestat impreuna
cu familia, impunandu-i-se domiciliu fortat la Tarskoe
Selo, resedinta de vara a tarilor. De aici membrii familiei
imperiale ajung deportati la Tobolsk, o localitate foarte
izolata din nesfarsita Siberie, unde locuiesc intr-o cla-
dire insalubra. Dupa revolutia din octombrie 1917, au
fost dusi la Ekaterinburg — ultima lor resedinta, tnainte



294 MIRIDE SI MERINDE

de a fi impuscati, lucru intamplat in ineluctabila noapte
de 16-17 iulie 1918.

Bolsevicii, condusi de Lenin, au alcatuit un plan
miselesc de asasinare a tarului si a intregii sale familii.
Faptele s-au desfasurat atat de repede, incat par decupate
dintr-un film absurd. Plutonul de executie, condus de
Iacov Iurovski, a descins in incaperea unde erau aruncati
viitorii martiri. Fatd In fatd cu impdratul statea Iurovski,
care a citit miseleasca sentintd. Rostind ultimul cuvant,
insfacd arma din buzunar si trage drept in fata neajuto-
ratului tar. Se aud tipetele femeilor. Tarina Alexandra
si printesa Olga 1si fac semnul crucii, apoi cad si ele sece-
rate de necrutatoarele gloante. Se continua macelul; se
mai trag cateva focuri, chiar si atunci cand toti zac la
podea. Alexei, cel ce trebuia sd asigure continuitatea
dinastiei, se prabusise ciuruit de gloante. Ca sa aiba si-
guranta cd nu mai trdieste, Iurovski se apropie si descarca
in el inca trei cartuse, sfredelindu-i pieptul regal. La fi-
nalul abominabilului masacru s-a auzit rostindu-se:
,Acum sunt morti cu totii!”. O noapte dramatica si ne-
uitatd, caci fiorul mortii a lovit inspdimantator, ucigan-
du-i pe tarul Nicolae al II-lea, tarina Alexandra Feodo-
rovna si pe copiii lor, cele patru printese: Olga (22 ani),
Tatiana (20 ani), Maria (18 ani), Anastasia (16 ani) si tarevi-
ciul Alexei (14 ani), precum si pe patru dintre Insotitorii
familiei regale.

Dupa ce i-au omorat, ucigasii au incarcat victimele
in masina si le-au scos din oras. Ajungand in mijlocul
padurii, unde se afla 0 mina in forma de fantand, nu-
mitd , groapa Ganina”, le-au incinerat trupurile, iar ceea
ce focul nu a putut mistui a fost stropit cu acid sulfuric



Sfinti si sfintenie 295

si apoi ingropat. Au pus pamant in groapa, au asternut
deasupra cateva vreascuri si cu o masind militara au
tasat pamantul pentru a nu se mai cunoaste locul ce a
primit in maruntaiele sale nevinovatele trupuri prin
venele cdrora curgea sange impdrdatesc.

Este interesant de amintit faptul cd, tocmai in acel
an, Biserica Ortodoxa Rusa a instituit Sdrbatoarea Sfin-
tilor Rusi, salutata de tar cu adanca recunostinta si evla-
vie. Nu avea de unde sa stie ca el insusi, alaturi de cei
dragi ai familiei sale, vor fi cinstiti odata cu multimea
sfintilor lui Dumnezeu plamaditi pe pamant rusesc.

Trupurile familiei impdratesti au zdcut in uitare si
ignoranta pana in iulie 1991, cand s-a aprobat exhuma-
rea lor pentru inceperea procesului de identificare a
relicvelor, care a durat pand in 1994. La 17 iulie 1998, la
exact 80 de ani de la masacru, ramadsitele pamantesti
ale Romanovilor au fost inmormantate in cadrul unei
impresionante ceremonii religioase la Catedrala Petro-
Pavlovsk din Sankt Petersburg, cripta casei regale ru-
sesti, la care au participat: arhierei, preoti, calugari si o
mare de credinciosi. Cu prilejul ceremoniei a fost purtata
in chip solemn o icoana pictatd a familiei Romanovilor,
care a suferit moarte martirica. Potrivit unui ziar central,
~Mesagerul rus”, in timpul procesiunii, pe chipurile
martirilor infatisati pe icoana au apdrut pete sangerii. Sub
privirile miilor de pelerini, culorile deveneau mai pro-
nuntate, iar icoana Imprastia miros de buna mireasma.

La data de 4 august 2000 tarul Nicolae al II-lea Im-
preunad cu familia sa au fost canonizati de Biserica Or-
todoxa Rusa si trecuti in calendar drept cuviosi supusi
patimirii, cu zi de praznuire 17 iulie.



296 MIRIDE SI MERINDE

Ce ne-ar spune Sfantul Ilie?

An de an, proslavim pe 20 iulie pe unul dintre cei
mai cunoscuti sfinti, singurul dintre cei 16 profeti ai
Vechiului Legamant cdruia Biserica i-a rezervat o cinstire
deosebita, marcatd in calendar cu rosu. Sunt profeti care
au scris despre anumite aspecte din existenta Mantui-
torului Hristos, insa doar Ilie are acest privilegiu, desi
el nu a consemnat nimic in scris. Viata sa cu totul spe-
ciald — o prefigurare a vietii Mantuitorului —i-a facut
pe Sfintii Parinti alcdtuitori ai randuielilor noastre or-
todoxe sd-i consacre o zi de pomenire.

Stim din dumnezeiestile scripturi ca Prorocul Ilie
nu a fost muscat de fiorul mortii, ci, indltat cu trupul la
Cer, asteapta, intr-o atemporala si tainica existenta, sa
coboare printre noi, ca sd-si implineasca misiunea de
,al doilea mergator Inainte al venirii lui Hristos”, dupa
cum madrturiseste troparul sarbatorii. Nu avem o expli-
catie concretd a alegerii cinstirii zilei sale in toiul verii.
Probabil c4, stiind puterea mijlocirii sfantului la tronul
lui Dumnezeu pentru ajutor in vreme de seceta, Parintii
de odinioara i-au randuit slujba la jumatatea lui iulie
tocmai spre a-1 face un aliat la Cerescul Parinte pentru
ploi linistite, aducdtoare de belsug. Pesemne ca tot din
pricina acestei nemaiintalnite situatii din calendar, po-
porul roman evlavios a urzit o interesantd poveste despre
ziua Sfantului Ilie: ,Se zice ci Prorocul Ilie il tot intreba
pe Dumnezeu: «Zi-mi, Doamne, cand este ziua mea?»,
dar Cel Atotputernic i rdspundea: «Mai este, Ilie, pana
atunci, mai este...». La cateva zile, dupa 20 iulie, Sfantul
Ilie 1si face iardsi aparitia in fata Domnului, repetandu-si



Sfinti si sfintenie 297

nedumerirea: «Te rog, Doamne, spune-mi si mie, mai
am mult de asteptat pana la ziua mea?». Dumnezeu Se
uitd la el cu bundvointa, zicandu-i: «Apoi, dragul meu,
ziua ta tocmai a trecut!»”. Poate ca ziua de care vorbeste
legenda sa fie chiar ziua cand Ilie, Prorocul, se va in-
toarce pe pamant.

Dar pentru ca am adus vorba de acest eveniment
cu totul unic in istoria umanitatii, sa amintim de cu-
vintele Sfintei Scripturi: Ilie si Enoh vor reveni printre
oameni in zilele de dinaintea celei de-A Doua Veniri a
Mantuitorului, predicand momentul cutremurator al
Judecatii si biciuind urzelile lui Antihrist, prin care
multi vor fi Inselati. Statornicilor in credinta Sfantul
Ilie le va da curaj, putere si necurmata nadejde intru
cuvintele Mantuitorului: ,Sluga buna si credincioasa
[...], intra intru bucuria domnului tau” (Mt. 25, 21).

In tot acest rastimp va avea rigaz berechet s ne vor-
beasca tuturor. Va propun un exercitiu de imaginatie:
cum ar fi daca dumnezeiescul Proroc ar participala o
sedinta a Parlamentului Romaniei, reunit intr-o sesiune
menita sa aprobe o lege contravenind credintei multi-
seculare a neamului nostru? Ce le-ar zice? Dar dacd ar fi
de fatd cand unii, aflati in bejenie fatd de valorile sfintei
noastre Ortodoxii, ar continua sa denunte ori sa calom-
nieze cu aceeasi indarjire Biserica si pe slujitorii ei? Va
aproba pe carmuitorii nostri lumesti, care fagaduiesc
una, dar fac cu totul altceva? Cu aceeasi preocupare sa ne
intrebam: ce ne-ar spune nous, slujitorilor sfintelor altare,
care nu ne-am ridicat la inalta chemare sacerdotala?
Celor ce nu am predicat cu toata fiinta invataturile lui
Hristos? Celor care nu s-au ingrijit de turma incredintata



298 MIRIDE SI MERINDE

spre pastorire ce cuvinte le va adresa? Pe calugdrii si
calugdritele care si-au uitat voturile monahale, ldsandu-se
coplesiti de felurite ispite, cu ce vorbe 1i va intampina?
Dar profesorii care si-au neglijat misiunea de a lumina
mintile si sufletele, oare cum il vor privi pe Sfantul Ilie In
ochi? Medicii, asistentele, infirmierele din spitale care
si-au Incdlcat chemarea sfanta de a sluji vietii, cum vor
ti socotiti de Omul lui Dumnezeu? Cum ii va privi pe ju-
decdtorii care nu au dovedit nepartinire, osandind oa-
meni nevinovati? Celor bogati, care au uitat ce tnseamna
mila, indurarea, compasiunea, ce le va spune? Pe saracii
lenesi, patimasi, credeti ca-i va felicita? Dar pe copiii care-si
necinstesc parintii? Mamele ce-si ucid pruncii oare vor
fi trecute cu vederea? in fine, poporului roman, ,,drept-
madritor crestin”, care, In timp, a odraslit in Biserica nea-
mului atatea mladite de sfintenie, dar care tot mai mult
se indepdrteaza de Dumnezeu, aruncandu-se in mrejele
secularizarii, ce vorbe taioase 1i va adresa?

Pana la venirea sa fizicd, Sfantul Ilie este printre noi,
ne priveste cu bundtate daca implinim voia Domnului,
dar si cu asprime, cata vreme ratacim de la chemarea
cereascd. Din icoand, tuturor ne sopteste aceste lucruri,
dojenind, indreptand pe cei hoinari de la drumul man-
tuirii, dar, deopotriva, miluind pe toti cei care se lasa
carmuiti in viata lor de dorul dupa Cer. Ramane doar
ca noi sa dobandim ,,urechi de auzit”.



Sfinti si sfintenie 299

Sfantul Ilie si mierea de albine

Putin dupa mijlocul lunii lui Cuptor il proslavim
pe unul dintre sfintii cei mai populari din calendarul
nostru ortodox, Sfantul Proroc Ilie Tesviteanul, singurul
dintre cei 16 profeti ai Vechiului Legamant cinstit de
Biserica prin sarbatoare cu tinere. Viata sa cu totul spe-
ciald — o prefigurare a vietii Mantuitorului - i-a determi-
nat pe Sfintii Parinti alcatuitori ai randuielilor noastre
ortodoxe sd-i consacre asadar o zi de pomenire aparte,
in comparatie cu ceilalti profeti ai Vechiului Testament.
Evlavia populara fata de Sfantul Ilie s-a manifestat si
in frecventa cu care vrednicii nostri inaintasi i-au harazit
numeroase lacasuri de cult. Cu precadere intalnim bi-
serici cu hramul Prorocului in zonele cu intinse terenuri
agricole. Se intelege lesne ca bunii crestini si I-au ales
ocrotitor al bisericilor, gospodariilor si pamanturilor din-
tr-o ratiune practica: el este ,responsabil” cu precipita-
tiile bine randuite, atat de necesare pentru ca anul agricol
sd se arate binecuvantat, cu roade imbelsugate. Deopo-
triva, modul cum Sfintii Parinti i-au fixat ziua de praz-
nuire — in mijlocul verii — ne invedereaza acelasi lucru.
Tndeob@te traditia Bisericii noastre dreptmaritoare a
consfintit randuiala de a-i pomeni pe sfinti in ziua mu-
tarii lor la cerestile lacasuri. Dar Ilie Prorocul inca nu a
murit. Din cuprinsul dumnezeiestilor scripturi aflam ca
Stantul Ilie a fost luat cu trupul la Cer asteptand, intr-o
atemporala si tainica existenta, sa coboare iardsi printre
noi, spre a-si implini misiunea de ,al doilea mergator
inainte al venirii lui Hristos”, dupd cum marturiseste
troparul sarbatorii. Poate, cunoscandu-i grabnicul ajutor



300 MIRIDE SI MERINDE

la vreme de seceta, Parintii de odinioara i-au randuit slujba
la jumatatea verii tocmai ca sa-si faca din el un aliat la
Cerescul Parinte pentru ploi linistite, aducatoare de
belsug. Simtindu-i puterea de mijlocire la tronul dum-
nezeirii, breslele electricienilor si aviatorilor si l-au ales
proteguitor. Desi aproape uitata, intalnim si credinta
cd Prorocul Ilie 1i ocroteste si pe apicultori, stupari sau
sitari, cum se numesc ei prin partile Munteniei.

De aceea, potrivit unor vechi randuieli, in ziua de
proslavire a sa, dupa Dumnezeiasca Liturghie, in nu-
meroase biserici se obisnuieste a se citi rugaciunea de
binecuvantare a stupilor si a fagurilor cu miere. Daca
in trecut apicultura o practicau putini pasionati de lu-
mea fascinanta a albinaritului, in ultimii ani, numarul
acestora a crescut mereu. Cade-se asadar sa amintim
cateva aspecte despre minunatul produs alimentar din
perspectiva biblica. Mierea de albine apare mentionata
in Sfanta Scriptura de aproape 70 de ori. Multe dintre
cuvintele Scripturii fac amintire de cuvantul , miere”
cu sens de aliment (Il Rg. 17, 29; III Rg. 24; Iov 20, 17;
Pr. 24, 13). Din Sfintele Evanghelii aflam ci Inainte-
mergdtorul Domnului s-a hranit cu miere sdlbatica
(Mc. 6, 1). Tnsugi Mantuitorul Hristos, dupd a Sa fnviere,
a gustat dintr-un peste fript si dintr-un fagure cu miere,
ca sa adevereasca ucenicilor ca nu au in fata o ndluca,
ci pe Insusi Invatatorul lor (cf. Lc. 24, 42). Tot dumne-
zeiestile Scripturi folosesc substantivul ,, miere” in chip
metaforic, trimitand cu gandul la bundstarea unei zone
geografice (Is. 3, 8; Lv. 20, 24; Ir. 32, 22). Intalnim in
Sfanta Scripturad o alta comparatie memorabild referi-
toare la miere: cuvintele se arata mai dulci decat mierea



Sfinti si sfintenie 301

(cf. Ps. 118, 103), iar Tn’geleptul Solomon ne spune: ,,Cu-
vintele frumoase sunt un fagure cu miere, dulceata
pentru suflet” (Pr. 16, 24), intelegand cd invatdmintele
duhovnicesti, graiul asezat, pasnic, aduc binecuvantare
sufleteasca.

Avand 1n vedere toate acestea, concluzionam ca mie-
rea de albine este un aliment biblic, considerat printre
cele vitale, conform cartii in’gelepciunii lui Isus Sirah
(39, 31): ,,inceputul a toata trebuinta vietii omului este:
apa, focul si fierul, sarea si fdina de grau, mierea si laptele,
sangele strugurelui, untdelemnul si haina”. Dulcele ali-
ment a Insemnat pentru inspiratii scriitori ai cuvintelor
dumnezeiesti chiar un termen de comparatie spre a
sugera binecuvantarea, belsugul, dar si folosul cuvin-
telor duhovnicesti. De aceea, Biserica a randuit slujbe de
binecuvantare a stupilor si fagurilor cu miere. In ultima
editie a Molitfelnicului nu se aminteste ziua in care se
poate savarsi aceasta randuiald, intelegandu-se deci ca,
ori de cate ori este nevoie, preotul, la solicitarea apicul-
torilor, poate oficia respectiva slujba. in unele zone se
aduc la biserica faguri cu miere de sarbatoarea Sfantu-
lui Ilie sau de Schimbarea la Fatd, iar preotul rosteste
rugiciunea de binecuvantare in biserica. In unele editii
mai vechi, bundoara, Trebnicul din 1928, se prevede si
o rugdciune la schimbarea fagurilor, subliniind astfel
importanta in viata noastra a mult ravnitului produs
apicol: in trecut, mierea constituia unicul indulcitor in
bucdtaria romaneasca; prima culturd a sfeclei de zahar
in Tarile Romane s-a facut abia in 1834, dupa ce, in 1747,
chimistul german Sigismund Marggraf, pionierul chi-
miei analitice, impreuna cu studentul sdu, Franz Achard,



302 MIRIDE SI MERINDE

au descoperit ca din sucul sfeclei se pot produce granule
dulci, zaharul de astazi. Cu toate ca mierea de albine
este atat de dulce, atat de gustoasa, reprezentand si un
leac pentru numeroase boli, Sfantul Ioan Gura de Aur ne
spune cd existd o altfel de ,,miere” mai gustoasd, mai dulce
si mai tamaduitoare: ,,cuvintele lui Dumnezeu sunt mai
dulci decat mierea, miere minunata si cu mult mai buna
decat mierea cea veche cu care se hranea in pustie loan
Botezatorul. Mierea aceasta n-o aduna din flori niste
albine, [...] ci o pregateste harul Sfantului Duh, care [...]
o depune in sufletele sfintilor, ca acela care voieste sd o
poatd manca necontenit si in toata voia”. Dea Domnul s&
gustam cu totii din aceasta , miere”.

Sfantul Foca si focul iubirii dumnezeiesti

An de an, in ziua de 23 iulie pomenim mutarea de
la Sinope la Constantinopol a cinstitelor moaste ale
Sfantului Sfintit Mucenic Foca, episcopul cunoscutei
cetdti din Pont, ucis din porunca imparatului Traian.
Acesta mai are o zi de praznuire, cea a martirajului sau,
la 22 septembrie. In aceeasi zi de septembrie se face
pomenirea unui alt Sfant Mucenic Foca, tot locuitor al
anticei asezari Sinope, martirizat cu o sutd de ani mai
tarziu din porunca crudului imparat Diocletian. Nu
sunt singurii sfinti cu acest nume: in 15 aprilie Sina-
xarul mare aminteste de un alt martir cu numele Foca,
pomenit intr-un grup de 18 crestini, probabil trecuti la
cele vesnice In aceeasi zi; in 18 decembrie, Sinaxarul
vorbeste de inca un mucenic Foca, ucis de sabie odata



Sfinti si sfintenie 303

cu Sfantul Ermil. Se pare cd numerosi credinciosi din
veacurile primare iubeau numele Foca, dispdrut din
onomastica actuald, insa ramas 1n istorie nu doar in
martirologiile crestine, ci si in lista impdratilor bizan-
tini, unde gasim doi bazilei numiti astfel: Flavius Focas,
care a condus destinele Imperiului Bizantin intre anii 602
si 610, si Nichifor al II-lea Focas, intre 963 si 969. Etimo-
logia greceascd a numelui Foca ne duce la denumirea
golfului corintic Phokeos, iar termenul de , phoke” in-
seamna sigiliu.

Dac4 toti cei patru martiri cu numele Foca au in co-
mun credinta, focul iubirii pentru Mantuitorul Hristos
si Evanghelia Sa, precum si sfarsitul lor mucenicesc,
unul dintre ei, zis si , gradinarul”, ne impresioneaza prin
modul sdu aparte de a-si pregati intalnirea cu Dumnezeu.
Din viata lui aflam ca era palmas al pamantului, dar nu
unul oarecare, ci foarte priceput, iubindu-si meseria,
plantele si florile. De aceea, i s-a si spus , gradinarul”.
Sinaxarul chiar ne arata cd din truda mainilor sale se
intretinea, dar facea si foarte multa milostenie: ajunse-
se cunoscut in tot tinutul pentru dragostea cu care 1i
primea pe straini si caldtori sub acoperisul casei sale,
devenite o adevdrata ,gradind” a roadelor imbelsugate
ale prezentei si lucrarii harului dumnezeiesc. Virtutile si
credinta sa au starnit o adanca invidie in jur, indeosebi
de cand s-a aflat ca Foca gradinarul este crestin. Biserica
si membrii ei traversau o perioada foarte grea, cdci
crudul imparat Diocletian pornise deja cea mai aspra
prigoana impotriva crestinilor. Dregatorii cetatilor, pe
baza prescriptelor imperiale, 1i omorau fara judecatd pe
toti cei descoperiti sau denuntati drept marturisitori ai



304 MIRIDE SI MERINDE

credintei crestine. O asemenea ,stire” a ajuns si la ure-
chile conducdtorului cetdtii Sinope: Foca gradinarul nu
doar cd era crestin, dar atragea la credinta lui o sume-
denie de inchinatori ai zeilor. Din aceasta pricing, a tri-
mis soldatii ca sa-1 gdseasca si sa-1 omoare. Sosind
calaii prin dreptul locuintei sale, Foca i-a intrebat: , Pe
cine cautati?”. Ei au rdspuns: , Pe Foca gradinarul”. ,Ve-
niti de sedeti in casa mea si va voi ospata, iar apoi va voi
duce la dansul. il cunosc, dar se ascunde bine si fird a vi
spune eu unde este nu o sa-1 gasiti.” Soldatii au intrat
in casd, iar Foca i-a primit cu bucurie, i-a ospdtat, indem-
nandu-i sa zdboveasca si peste noapte, implinind toate
cele ale filoxeniei. In timp ce soldatii se desfitau in locu-
inta lui, gazda se pregatea, pe furis, de marea intalnire cu
Hristos Dumnezeu: si-a sdpat singur mormantul, a
randuit ca tot ce avea pe langa casa sa se imparta sara-
cilor, iar apoi, catre revarsatul zorilor, ingenunchind, s-a
rugat fierbinte ca Domnul sa-i dea curaj marturisitor.
Trezindu-se gealatii, 1-au intrebat: ,,Unde este Foca? Ai
spus cd ni-1 aduci”. Iar el a zis: ,,Eu sunt Foca, pe care voi
il cautati sa-1 ucideti. Eu sunt robul lui Hristos si nu ma
voi lepada de El pentru idolii vostri spurcati”. Soldatii au
ramas uimiti de cele intamplate, intrebandu-se: ,Cum
sa omoram un om asa de bun, care ne-a gdzduit si ne-a
primit in casa lui cu asa bucurie? Vom zice dregatoru-
lui ca nu l-am gasit. Nu putem sa-1 omoram”. Dar Foca
gradinarul se ruga de ei, zicandu-le: ,De ma veti omori,
mare bine Imi faceti”. Dupa indelungate ezitari, soldatii
l-au ucis si, astfel, focul iubirii fata de Hristos i-a adus
cununa muceniciei gradinarului Foca.

Deoarece Sinaxarul aminteste de ocupatia lui Foca
din Sinope, de dragostea sa fata de plante si flori, Sfantul



Sfinti si sfintenie 305

Foca gradinarul a fost considerat un sfant protector al
granelor, al campurilor cultivate, al florilor, pe care le-a
iubit nespus: se zice chiar cad in noaptea pregatirii nu a
uitat sd treaca prin gradind ca sa-si ia rdmas-bun de la
ele. Dar in traditia populard romaneasca Sfantul Foca
apare drept ,responsabil” de incendiile de vegetatie.
De aceea, in popor sarbatoarea Sfantului Foca din 23 iu-
lie se mai numeste si ,,oparlia”, oamenii pazind aceasta zi
fara a munci la camp, ca sa-1 imbuneze pe sfant, asa incat
sd nu se abata incendiul asupra fanului, a paielor si a
altor culturi combustibile.

Cunoscand viata Sfantului Foca gradinarul, praz-
nuit, de altfel, la 22 septembrie, intelegem ca asemenea
obiceiuri se arata paguboase si deloc ziditoare in evo-
lutia noastra spirituald. Sfintii lui Dumnezeu ne sunt
mijlocitori si ajutatori, iar nicidecum cei ce ne-ar ,,sabota”
in lucrarea noastra. Daca tot s-a facut asocierea, in tra-
ditia romaneascd, dintre foc si numele mucenicului,
sd-i rugdm pe toti cei patru martiri Foca sa ne aprinda
in suflete focul dragostei pentru credinta cea adevarats,
traita si marturisita in duhul evlaviei unei vietuiri au-
tentic crestine.

Sfintii Brancoveni, icoane de lumina
si credinta peste veacuri

Data de 15 august a anului 1714 s-a inscris in isto-
ria romanismului ca o zi de referinta in lupta poporu-
lui nostru pentru afirmarea identitdtii de neam si de
credintd. Caldtorind indarat pe rabojul atator dramatice



306 MIRIDE SI MERINDE

intamplari din trecutul plin de nesfarsite rastigniri al
romanilor, gasim aceastd data ca o zi indoliatd, dar ro-
urata de aura Vesniciei, in care binecredinciosul domn
Constantin Brancoveanu, alaturi de cei patru fii, Constan-
tin, Stefan, Radu, Matei, dar si de ginerele sau, paharni-
cul lanache Vacarescu, a primit cununa cea nevestejita
a muceniciei. Cel numit , printul aurului”, Brancoveanu
Voievod, s-a lepadat de stralucirea trecdtoare a slavei
pamantesti spre a fi primit In netrecatoarea slava cereasca,
dobandind ,,aurul” cel nepieritor. Decapitandu-i pe el
si pe feciorii sdi cu o cruzime greu de imaginat, turcii
au stropit istoria si destinul neamului nostru cu sangele
de martir al acestei familii domnitoare, transformand
ingenuncherea in cutezanta, durerea in biruintd, moartea
violenta In mult dorita viatd vesnica.

Aflat la carma Tarii Romanesti vreme de 25 de ani,
Sfantul Constantin Brancoveanu ramane peste timp
un domn unic, care, prin numeroasele-i virtuti, i-a asi-
gurat neamului sdu o neasteptata stabilitate geopoliti-
cd, Intr-o perioada de mari prefaceri si convulsii militare;
grija lui speciald de a chivernisi cu inspirat discerna-
mant averile tarii a avut drept rezultat nu doar sporirea
ei materiald, ci si dezvoltarea fara precedent a culturii,
sub toate aspectele: arhitectura, sculptura, orfevraria
(mestesugul confectiondrii obiectelor religioase sau de
arta, podoabe, vase, toate din metal pretios), pictura,
broderia, tiparul cunosc un avant nemaiintalnit pana
atunci la noi. Altoind influente ale culturii greco-orientale
si occidentale pe filon autohton si oferind un sprijin
special dezvoltdrii scolii romanesti, voievodul martir a
creat o veritabild ,,epoca” brancoveneasca, ce avea sd
inraureasca intreaga culturd nationald de mai tarziu.



Sfinti si sfintenie 307

Pe deasupra insa, dimensiunea religioasa a perso-
nalitatii Domnului 1i Innobileaza intreaga activitate.
Ajungand in fruntea tarii si detinand o impresionanta
avere, Constantin Brancoveanu s-a aratat fidel valorilor
Sfintei Ortodoxii, ajutand Biserica in aproape toate lu-
crarile ei: ctitorii si rectitorii de sfinte locasuri, impor-
tante danii in obiecte de cult si vesminte, tiparirea de carti
bisericesti, sprijinirea activitatilor educative si filantropice
ale Bisericii. Necurmata credinta in Hristos a Voievo-
dului si a familiei sale s-a vadit indeosebi In dramaticele
clipe ale sfarsitului sau mucenicesc, survenit dupa cel
al celor patru fii, dimpreund cu ginerele sau. Au ales
moartea in locul lepadarii de Hristos, implinind cu pri-
sosintd cuvintele Evangheliei: , Cine tine la sufletul lui
il va pierde, iar cine-si pierde sufletul lui pentru Mine il
va gdsi” (Mt. 10, 39). Raman memorabile cuvintele de
imbarbatare, adevarata marturisire de credintd, adre-
sate de domn fiilor sai: , Fiii mei, fiti curajosi, am pier-
dut tot ce am avut in aceasta lume. Cel putin sa salvam
sufletele noastre si sa ne spalam pdcatele cu sangele
nostru”.

Poporul credincios a pastrat vie amintirea martira-
jului voievodal nu doar in multe Inscrisuri, ci si prin
numeroase creatii populare — Intre care si cunoscuta
Baladd a Brancoveanului: ea a tinut loc Vecerniei si Utre-
niei zilei de pomenire a Brancovenilor, pana ce Sinodul
Bisericii noastre stramosesti a hotarat ca stralucitii mar-
tiri de os domnesc sa fie canonizati, urcand astfel din
istorie si legenda in Sinaxare, intocmindu-li-se si cuve-
nitele randuieli liturgice de proslavire. Tulburatoarea
creatie populara a reprezentat un incontestabil imn



308 MIRIDE SI MERINDE

Acatist ce a prefigurat Acatistul martirilor Brancoveni,
prin care poporul roman, recunoscdtor pentru pilduirea
de credinta si jertfd, i-a ,,canonizat” pe Sfintii Brancoveni
inainte de canonizare.

Potrivit traditiei otomane, atat Voievodul, cat si cei
decapitati dimpreund cu el, puteau sa-si salveze vietile,
lepadandu-se de credinta ortodoxa si acceptand legea
turceascd, lucru neacceptat de fericitii martiri. Traditia
consemneazd sovaiala mezinului, Matei: vazand cruzi-
mea uciderii fratilor lui, a avut o fireasca ezitare, spul-
beratd insd de atitudinea demna si de chemarea plina
de credintd a tatalui lor: , Din sangele nostru n-a mai
fost nimeni care si-si piarda credinta”. Indata a cizut
si capul ultimului vlastar al indureratului pdrinte, obligat
sd asiste la crunta priveliste a masacrarii coconilor sai;
in urmd, gealatii cei fara de Dumnezeu l-au decapitat
si pe el, aruncand trupurile tuturor in mare. Voievodul
abia implinise 60 de ani, dintre care aproape 26 i-a pus
in slujba Tarii.

Mult indurerata-i sotie, Maria Brancoveanu, mama
celor unsprezece copii ai lor (Constantin, Stefan, Radu,
Matei, Stanca, Maria, Ilinca, Safta, Anca, Balasa si Sma-
randa), aflata si ea In arest la Constantinopol, eliberata
apoi pentru 50.000 de galbeni, a reusit sa recupereze
ramasitele pamantesti ale mucenicilor si sd le ingroape
crestineste Intr-o manadstire de pe insula Halki; dupa
sase ani, a izbutit sa aduca in tara, cu toata tainuirea,
doar trupul martirizatului sot, relnhumandu-1 in biserica
Sfantul Gheorghe din Bucuresti, una dintre ctitoriile
Domnului, asezandu-1 sub o piatra funerara neinscrip-
tionata. Spre stiinta in viitorime, inteleapta Doamna



Sfinti si sfintenie 309

Brancoveanu a pus o frumoasa candeld de argint dea-
supra locului, randuind sa se inscriptioneze pe ea taina
mormantului, cat si data reinhumarii: anul mantuirii 7228
(1720), iulie, 12 zile.

In aceste momente de proslivire si comemorare a
Sfintilor Brancoveni, sa ne amintim si de cuvintele
Sfantului Apostol Pavel: ,Aduceti-va aminte de mai-
marii vostri, care v-au grdit voua cuvantul lui Dumne-
zeu; priviti cu luare aminte cum si-au incheiat viata si
urmati-le credinta” (Evr. 13, 7). Sa urmam asadar cre-
dinta Brancovenilor, iubirea lor fata de Biserica si de
Dumnezeu, mai ales in vremurile atat de agitate pe
care le traversam. Ce bine ar fi ca si inimile noastre sa
batd pentru tard, pentru Ortodoxie, pentru familie,
pentru valorile neamului ce ne-a odraslit! Sa fim toti
un Brancoveanu!

Sfintii Adrian si Natalia, locatari ai Raiului

Sarbatoarea Sfintilor Adrian si Natalia, de pe 26
august, ne indeamna sa privim in Vietile Sfintilor mai
cu luare aminte si sa cercetdm diversitatea cdilor prin
care sfintii s-au facut , casnicii lui Dumnezeu”, dupa
cum 1i numeste Apostolul Pavel. Unii s-au retras in
pustie, altii au trdit In manastiri, o seama si-au asumat
jugul casatoriei. Asadar cdutarea sfinteniei nu reprezinta
apanajul vreunei categorii sociale sau profesionale,
nici nu este rezervata doar ,,cinului ingeresc” ori vreu-
nui ins in chip individual. Indiferent de natiune, etnie,
apartenentd sociald ori profesionald, independent de



310 MIRIDE SI MERINDE

situatia economica si culturala, sfintenia este, de fapt,
sensul deplin al existentei omului pe pamant, implinirea
umanului, dupd cum afirma unul dintre marii nostri
teologi.

Cu atat mai mult noi, monabhii, se cade sa privim
cu atentie la aceste aspecte. Nu trebuie sa ne erijam in
,preferatii” Domnului. Hristos nu are preferati: tutu-
ror ne adreseaza chemarea, tuturor ne intinde mana,
pe toti ne asteapta. Imi amintesc de o zicere, aparent
utopica, a unui teolog rus, Paul Evdochimov. El sustinea
ca un calugar poate intelege cel mai bine valoarea deo-
sebitd a chemarii monahale Invatand sa respecte si sa
pretuiasci sfintenia cisatoriei. In acelasi mod, nici cei
casatoriti nu vor izbuti sa descopere frumusetea propriei
vietuiri, pana nu vor cinsti, deopotriva, viata monahala.
Din spusele cunoscutului teolog rus, deducem ca am-
bele chemari, calugdria si cdsdtoria, nu se arata potriv-
nice una alteia, ci intregitoare, cdci fiecare o sustine pe
cealalta.

Trebuie sa recunoastem ca sfintii monahi abunda in
calendarul nostru, dar, cercetand cu atentie, vom des-
coperi si numerosi sfinti cdsdtoriti. Doar ca despre ei nu
s-a scris, nici nu s-a vorbit prea des. Iata cateva exemple
de sfinti familisti: pe 3 mai 1i proslavim pe Sfantul Mu-
cenic Timotei si pe sotia sa, Mavra; pe 13 mai cinstim pe
Sfantul Serghie si pe sotia sa, Irina; in ziua de 17 mai il
pomenim pe Sfantul Andronic si pe sotia sa, [unia; pe
8 iulie ne amintim de Sfantul Mucenic Nicandru si de
sotia sa, Daria. In luna lui august, pe langa Sfintii Adrian
si Natalia, pe 3 august cinstim pe Sfanta Teoclita, care
fusese cdsatorita, iar pe 8 august pe Sfantul Miron, la
randu-i casatorit.



Sfinti si sfintenie 311

La fel de multe exemple gdsim in intregul nostru
calendar ortodox. Toate ne incredinteaza ca telul su-
prem al cdsatoriei este ca sotul si sotia sa se ajute unul
pe altul spre a intra in Imparatia Cerurilor. Prin dra-
gostea lor reciprocd, manifestata si prin iubirea copiilor
zamisliti, uneori chiar infiati, sotul si sotia sunt che-
mati sd se aducd unul pe altul si impreuna cat mai
aproape de Hristos.

Ar fi de mare folos duhovnicesc ca tinerele familii
de astdzi sa cunoasca si sd citeasca vietile sfintilor casa-
toriti. Intrucatva, existenta lor seamana uimitor cu cele
ale familistilor din zilele noastre: au avut si ei griji, copii,
obligatii sociale, profesionale, au vandut, au cumparat,
s-au Ingrijit de educatia pruncilor, au construit case,
acareturi ori altele asemenea. In pofida tuturor greuti-
tilor, s-au dovedit capabili sa-si indeplineasca nu doar
inerentele responsabilitati familiale, ci sa se daruiasca
in asa masurd implinirii cuvantului lui Dumnezeu incat
au devenit sfinti.

Bine, bine, vor spune unii, dar cunoastem toti fa-
milii unde sotul ori chiar sotia se aseamdna oarecum
femeii samarinence din cunoscuta pericopa evanghelica,
in sensul ca trdiesc dezordonat. Altii nu-L cunosc si nu-L
iubesc atat pe Dumnezeu, Incat sd-si doreasca a-I urma
voia, complacandu-se intr-o existenta promiscud. Ba
unii barbati se poarta chiar violent, incercand sa ingra-
deasca ostenelile religioase ale consoartelor. Cu cre-
dintd nezdruncinatd, cu indelunga rabdare, se poate
dobandi mantuirea si in atari situatii. Descoperim in
calendar cateva exemple de sfinti casatoriti care au
avut o viata conjugald grea (sa ne gandim doar la Sfanta



312 MIRIDE SI MERINDE

Mucenitd Tomaida — 14 aprilie, ori la Sfantul Manuil
Criteanul — 5 martie). Ins3 sinaxarele ne prezinti destule
alte exemple asemanatoare celor de astazi, in privinta
anumitor aspecte ale vietii de familie, care nu i-au Im-
piedicat pe cei ce-si doresc cu adevdrat mantuirea sa
lupte si sa fie incununati cu darul sfinteniei. Md gandesc
aici la sfintii ai caror pdrinti au fost oameni rai, necre-
dinciosi, la sfintii rdmasi orfani, care nu au crescut intr-un
mediu familial armonios. Nici o asemenea mare lipsa
nu i-a indepartat de la calea mantuirii.

Asadar cei casatoriti pot deveni sfinti. Doar sa-si
faca din aceasta telul suprem al cdsniciei lor si sd nu uite
ca Sfantul loan Gura de Aur numeste casatoria , taina
dragostei”. lar dragostea, ne incredinteazd dumneze-
iestile slove, ,nu cade niciodata”.

Sfantul Moise Etiopeanul, un alt , talhar”
in Rai

Cine nu stie de celebrul personaj rastignit odata cu
Hristos, Mantuitorul lumii, care, printr-o inspirata ros-
tire, ,pomeneste-ma, Doamne, cand vei veni in impé-
ratia Ta” (Luca 23, 42), a dobandit raiul? Charismaticul
parinte Cleopa de la Sihdstria, intr-una din predicile
sale, referindu-se la cunoscutul protagonist al dramaticei
intamplari de pe Golgota, spunea: , Vazut-ai rugaciune
talhareasca? Vazut-ai talhar intelept? A stiut sa fure
mult in viata lui! Dar, avand credintd in inima, a stiut
sd fure cu limba raiul”.

Sinaxarul zilei de 28 august ne arata cd mai exista un
astfel de locatar al cerestilor locasuri, Moise Etiopianul



Sfinti si sfintenie 313

sau Arapul. Aidoma celui de pe Golgota, si el a furat, a
comis nenumadrate spargeri, farddelegi ori ucideri. Aflam
din viata lui ca, la un moment dat, si-a venit in sine,
alegand sa trdiascd ascetic, pocdindu-se cu lacrimi fier-
binti si cu aspra nevointd. Odata prosldvit, se vede cd a
induplecat milostivirea Cerescului Tatd, Care i-a sters
noian de faradelegi, primindu-I ca pe talharul de pe
Golgota in lumina si iubirea Sa.

Este impresionanta viata lui Moise Etiopianul dupa
ce a inceput urcusul catre Cer: nopti nedormite, ruga-
ciuni pline de umilintd, lupta cu feluriti demoni, dar in
primul rand cu propriul trup si cu patimile-i chinuitoare.
La fel de emotionante raman atat modul cum l-a chemat
Hristos la marea si infricosatoarea Taina a Preotiei, cat
si sfarsitul sdu, el acceptand sa piard ucis de sabia unor
talhari, ca unul care, odinioara, a curmat viata multor
semeni in acelasi insangerat mod. Asa s-a implinit in
propria existenta cuvantul Domnului: , toti cei ce scot
sabia, de sabie vor pieri” (Mt. 26, 52).

Interesant de retinut ca talharului celui dintai care
a ,furat” raiul nu i s-a retinut numele. In Sfanta Scriptura
intalnim numele unor persoane care nu au spus, nici
n-au savarsit lucruri deosebite. Totusi acestui personaj,
ramas celebru, evanghelistii i-au omis numele, desi
unele scrieri apocrife, precum Evanghelia lui Nicodim,
au consemnat numele Dismas. Vasazica, numele nu i
s-a retinut, se pare, dintr-o pedagogie divina, cdci el in-
truchipeaza paradigma tuturor celorlalti oameni cu o
viata decazuta, promiscud, despre intoarcerea carora
s-ar crede cd ar fi imposibild. Dar, descoperindu-L pe
Hristos, precum Moise, pomenit acum, la finele lui



314 MIRIDE SI MERINDE

Gustar, au sdvarsit o lucrare de pocainta uluitoare, iar
Domnul a rdspuns prompt, cu aceleasi cuvinte mantui-
toare de pe Golgota: ,astazi vei fi cu Mine in rai” (Lc.
23, 43). Adverbul de timp ,astdzi” inseamnd o perma-
nentizare a poftirii adresate de Marele Rastignit tutu-
ror celor ce s-au pregatit a raspunde dumnezeiestii
chemdri.

Viata si minunata convertire a lui Moise Etiopianul,
vazute in lumina tnvataturii Sfintilor Parinti despre ca-
derea in pdcat si posibila restaurare a omului, ne arata ca
pocainta este posibild ca metamorfoza care nu priveste
atat pacatul in sine, cat reintoarcerea la Dumnezeu, reve-
nire la reala menire a omului. Din punctul de vedere al
spiritualitdtii ortodoxe, In pocdinta este important viito-
rul, iar nu trecutul. Biserica aminteste de starea de paca-
tosenie a Sfantului Moise nu pentru a-i cinsti viata
decazuta, ci lucrarea de refacere, de fortificare a chipului
lui Hristos in el. Daca pacatul a atras dupa sine moartea,
pocainta umple existenta cuviosului martir de viata si
de Inviere. Moartea adus3 de pécat este, pe de o parte,
,Viata” trdita In afara comuniunii cu Dumnezeu, iar
viata adusd de pocdinta este trdirea in si cu Dumnezeu.
Daca scopul pacatului l-a constituit dorinta de , autoin-
dumnezeire”, pocdinta are ca tel suprem ajungerea la
asemanarea cu Dumnezeu prin lucrarea virtutilor, vir-
tuti care nu se pot implini decat intr-o comuniune cu
Hristos, comuniune posibild numai in Biserica, prin
Sfintele Taine.

Trudnica lucrare de pocdintd a Sfantului Moise, dupa
cum ne-o prezintd sinaxarul zilei, ne apare ca o lumi-
noasd pedagogie, ajutandu-ne sa intelegem ca inceputul



Sfinti si sfintenie 315

intoarcerii de la pacat la Dumnezeu constd, in primul rand,
in recunoasterea pacatelor. Acest fapt reprezinta con-
ditia sine qua non pentru pdrdsirea cdii ticdloase, pentru
vindecare si mantuire. Plecand de la etapa initiald a
pocdintei, omul nu trebuie sa se invarta in jurul ei, ci sd
treacd la o treaptd mai inalta: cea a simtirii durerii pen-
tru starea pdcatoasad in care se afla. Aceasta fazd se mai
numeste a zdrobirii inimii: nu din cauza eului ranit, ci
din pricina ca prin pdcat s-a despartit de Dumnezeu si,
daca staruie in vinovatie, rdmane departe de EI.

Cunoasterea stdrii proprii de pacatosenie constituie
o conditie absolut necesara a reinnoirii legaturii omului
cu Dumnezeu si a dobandirii, in final, a mantuirii. Din
cunoasterea de sine, omul ajunge la adevdrata cunoastere
a tot ceea ce existd, aici cuprinzandu-se si realitatile
duhovnicesti cele mai tainice si mai inalte. Intr-adevir, cel
care se caieste de pacatele sale, prin harul lui Dumnezeu,
se curata de patimi si, incetul cu incetul, intunericul as-
ternut peste puterea de cunoastere a sufletului se risi-
peste, iar mintea i se lumineaza de catre Duhul Sfant,
pe masura curatirii sale.

Toate acestea le regasim minunat in urcusul du-
hovnicesc al monahului martir Moise Etiopianul. Intr-un
fel, fiecare dintre noi ne asemanam cu el inainte de con-
vertire: si noi, prin pacate, ne-am rdnit si ne-am praduit
sufletele. De aceea, cade-se sa insotim fiecare zi a exis-
tentei noastre cu virtutea pocaintei, rugandu-1 pe Sfantul
Moise Etiopianul, un iscusit dascal, sa ne intareasca in
implinirea acestei virtuti — singura cale de indreptare si
de reinnoire a vietii, de ridicare si de eliberare de un trecut
pacdtos si apasdtor, agonisindu-ne mult ravnita mantuire.



316 MIRIDE SI MERINDE

Ultima sarbatoare a anului bisericesc

Ne indreptam cu pasi repezi citre ultima sarbatoare
cu tinere din cursul anului bisericesc, care, iatd, a ajuns
la epilog. Taierea capului Sfantului Ioan Botezatorul,
neintrecutul vestitor al pocaintei pentru mantuire, ne
prilejuieste posibilitatea de a medita din nou la impor-
tanta pocdintei ca lucrare si ca stare a firii noastre umane,
lucru adeverit si de faptul ca, atat Botezatorul Domnu-
lui, cat mai cu seama Insusi Mantuitorul Hristos si-au
inceput activitatea publica prin stdaruitorul indemn:
,Pocaiti-va, ca s-a apropiat Impératia Cerurilor”. Moar-
tea violentd a Sfantului Ioan Botezdtorul este intampi-
natd de Biserica Ortodoxa cu post, chiar daca aceastd zi
ar cadea duminica; ni se arata astfel ca imbuibarea, In
orice forma a ei, vietuirea departe de voia Domnului duc
la fapte necugetate, uneori la crime, asa cum s-a intam-
plat cu cel trimis de Dumnezeu ca sd pregateasca venirea
lui Mesia. Ajunarea din ziua pomenirii mortii Inainte-
mergatorului Domnului nu reprezinta doar intristare,
tanguire din pricina miselestii sale ucideri. In general, pe
toti martirii din calendar 1i pomenim la data cand au
suferit moarte muceniceascd pentru Hristos, dar la nici
unul dintre ei Biserica nu a randuit un post special.
Doar in ziua pomenirii Taierii capului Sfantului Ioan
Botezatorul, postul statornicit are menirea de a ne rea-
minti cd promiscuitatea in care se complac unii oameni
intra in conflict cu echitatea si sfintenia, ca absenta poca-
intei, caderea fara dorinta de ridicare provoaca drame
incomensurabile.

Spre a sublinia importanta cdintei In viata crestinului,
este suficient sa apelam la bogata literatura filocalica a



Sfinti si sfintenie 317

Bisericii Rdsdritene: ea ne invatd ca pocainta reprezinta
o modalitate de tamaduire si de desavarsire a sufletului,
constituind o stare fireasca a fiintei umane si neavand
anumite soroace caracteristice existentei noastre. Celor
ce afirma cu nonsalanta ca aceasta mare si mantuitoare
virtute este specificd doar senectutii le rdspundem cu
inspiratele cuvinte ale Parintelui Galeriu: ,,Pocdinta nu
este numai o virtute dovedita in anumite momente, ci
o atitudine permanentd, un curent continuu de viata
spirituald. Un neincetat flux si reflux, apus si rasarit, in-
ceput nou si bun”. Dupa cum deja am afirmat, pentru noi
valoarea pocdintei se cladeste atat pe cuvintele Sfintei
Scripturi, cat si pe cele din scrierile patristice, care i-au
acordat spatii generoase, dar si numiri pe masura: ,,al
doilea har”, ,a doua renastere”, ,,reinnoirea Botezului”,
,curatirea constiintei”.

Termenul uzual de , pocdinta” deriva din sensul lite-
ral al cuvantului grec ,, metanoia”, semnificand , schim-
bare a mintii”. Se pare ca limbile in care a fost tradus
termenul grecesc nu au izbutit s cuprinda sensul profund
al notiunii. Bunaoard, in graiul romanesc cuvantul
,pocainta” deriva din slavona si desemneaza starea de
remuscare, regretul, durerea pentru greseala savarsita.
Termenul latin , penitentd”, provenit din ,,poenam te-
nere”, evidentiaza latura juridica, constiinta delictului,
a greselii, frica de pedeapsa. Dar , metanoia” nu Inseamna
doar pocdinta, regret si nici doar frica de pedeapsa, ci
mai mult: o transformare profunda, o primeneald de
capatai a trairilor si simtirilor, capabild sa puna teme-
luire unui nou mod de viata. Cu alte cuvinte, pocdinta
il ajutd pe om ca, oricat de jos ar fi cazut, sa se reaseze



318 MIRIDE SI MERINDE

in matca fireasca, pe calea ce duce la Cer; ea 1l reintoar-
ce la Dumnezeu, 1i curatd constiinta. De aceea, Sfintii
Parinti ne invatd ca intreaga noastra existentd trebuie
sd se desfasoare sub semnul pocaintei.

Rolul acesteia este de a-l ridica pe credincios din
pacatele si patimile in care a recazut, de a-1 curati si de
a-l Invesmanta iarasi in harurile de la inceputurile vie-
tii crestinesti. Prin pocdintd, omul nu redobandeste ha-
rurile primite la Botez, caci nu le-a pierdut, ci doar le-a
ingropat in ,, pamantul” sufletului sdu. Printr-o poca-
intd plina de lacrimi, omul, asemenea picaturilor de
ploaie, da apa , cernoziomului” duhovnicesc al fiintei
sale, scotand din adanc roadele dobandite prin Taina
Sfantului Botez si facandu-le lucratoare in vederea cas-
tigdrii mantuirii.

Constituind conditia fundamentald a mantuirii
omului cazut in pacate dupd Botez, pocadinta, conside-
ra Sfintii Parinti, ramane cea dintai si cea mai mare lu-
crare duhovniceasca, mai presus de orice virtute;
trebuie ca omul sd i se dedice cu totul si inainte de ori-
ce altceva, cdci in ea se cuprinde toata partea lui de lu-
crare pe care se cuvine sa o implineasca daca doreste sa
se mantuiasca. Sfantul Marcu Ascetul afirma: ,,Dom-
nul nostru lisus Hristos, dand pentru mantuirea tuturor
oamenilor poruncile cuvenite maretiei lui Dumnezeu,
a pus libertatea ca temei al lor si le-a fixat tinta spre care
trebuie sa alerge, spunand: «Pocditi-va!», pentru ca noi
prin aceasta sd intelegem ca toatd multimea poruncilor
se cuprinde in una singura: cea a cdintei pentru pacatele
noastre”. Poate ca de aceea Sfantul Isaac Sirul o numeste
,cea mai Inaltd dintre virtuti”. Pdrintele profesor Ioan



Sfinti si sfintenie 319

Tesu, in cartea Teologia necazurilor, conchide: ,,Pocdinta
este suportul si Insotitoarea tuturor celorlalte virtuti
crestine. Ea este mama, temelia sau raddcina lor, dar si
sora lor, care le ajuta sa se desdvarseasca. Edificiul duhov-
nicesc uman se fundamenteaza, se inalta pe punctele
de rezistentd ale pocdintei. Constiinta imperfectiunilor si
a pdcatelor noastre ne intretine dinamismul sufletesc
cdtre o viata mai inaltd din punct de vedere duhovnicesc”.
Avand in vedere toate acestea, se cuvine sa privim
sarbatoarea de la finele lui Gustar ca pe un stadruitor
apel adresat nu doar fiecaruia dintre noi, ci si umanitatii
in general, care trdieste astazi o dramatica secularizare.
Pocainta la care suntem chemati va savarsi o necesara
incizie In propriile suflete, dar si in constiinta lumii,
patrunzand mai adanc decat pacatul, atingand profunzi-
mile fiintei noastre, dar si ale omenirii intregi, ca sa le
primeneasca spre a le deschide harului dumnezeiesc.






VII

NZN eV

Miride si merinde pentru suflet

Liturghisirea in romaneste, un dar si
o binecuvantare

In urmé cu peste jumatate de mileniu, in 10 noiem-
brie 1508, la Manastirea Dealu de langa Targoviste, se
tiparea primul Liturghier din lumea ortodoxa si tot in
secolul al XVI-lea, la 1570, avea sa se tipareasca prima
editie a Liturghierului tradusa in limba romana de catre
Diaconul Coresi. Va inchipuiti cum ar fi sa participam
la o Sfanta Liturghie fard a intelege cele rostite de preot
in dumnezeiescul Altar ori de cantdret la strana? Dar
chiar de am cunoaste limba In care sacerdotul savar-
seste slujba, oare am fi pe deplin multumiti sa nu-L au-
zim pe Hristos ,,vorbind” in romaneste? Cu greu ne
putem imagina asemenea lucruri astazi, dar in trecutul
indepartat al Bisericii stramosesti au existat si astfel de
timpuri: evlaviosii nostri inaintasi asistau la slujba fara
a pricepe prea multe din cele rostite ori cantate.

Ca sa intelegem mai bine aceste aspecte, se cade sa
amintim conditiile in care s-a ajuns ca intr-o tard de limba



322 MIRIDE SI MERINDE

latina sa se slujeasca, la inceput, in slavond, pentru ca
apoi alfabetul slav sa fie folosit nu doar in mediul ecle-
siastic, ci si In cancelariile domnesti din Tarile Romane.
Trebuie sd ne intoarcem pe firul istoriei pand-n secolele
al VIII-lea si al IX-lea: l1a sud de Dundre se inchega un
puternic stat bulgaro-slav, in care ucenicii celor doi mari
misionari ai lumii slave, fratii Chiril si Metodie (ei au
creat alfabetul glagolitic — de la slavonescul , glagol”, in
traducere ,,cuvant” — special spre a raspandi Evanghelia
in lumea slava), au continuat munca titanica a celor doi
Apostoli ai triburilor slave, traducand carti de cult din tra-
ditia bizantina — limba greaca in graiul slavilor. Asadar
limba slava vorbitd pe atunci de popor s-a transformat
in limba bisericeascad , oficiala” la popoarele slave. In
contemporaneitate, ea poarta denumirea de paleoslava
sau slava veche.

Tot cam din aceeasi perioada dateaza introducerea
ritului slavo-bizantin si in teritoriile romanesti de astazi,
gratie legaturilor bisericesti stranse dintre populatia
de la nord si de la sud de Dundre, dar indeosebi prin
intermediul unor preoti si calugari slavo-bulgari sau
chiar vlahi refugiati pe teritoriul romanesc actual, dupa
ce Imperiul Bizantin a cucerit vremelnic taratul bulga-
rilor. Activand in spatiul romanesc, sacerdotii slavo-
bulgari au contribuit la introducerea asa-numitului , rit
slav” in Biserica romaneasca. Parintele academician
Mircea Pacurariu afirma cd aceasta ,intamplare” a
contribuit in mod decisiv la pastrarea Ortodoxiei po-
porului nostru: sa nu uitam de faptul ca in secolele IX-XI
Roma ducea o lupta sustinutd in vederea scoaterii popoa-
relor din Europa Centrala si Sud-Estica de sub influenta



Miride si merinde pentru suflet 323

bizantina si a includerii lor in ,ritul latin”. Daca limba de
cult a stramosilor nostri in acea perioada ar fi ramas
mai departe latina, probabil ar fi fost mult mai usor
atrasi de partea Romei. Ritul slavo-bizantin si aparte-
nenta jurisdictionala de Patriarhia Constantinopolului au
constituit, dupa cum afirma parintele Dumitru Staniloae,
elemente definitorii ca ,poporul roman sa se mentina
prin latinitate neconfundat cu lumea slavé, iar prin Orto-
doxie, neconfundat cu lumea nationalitatilor catolice
din vecindtatea apuseana”. Carevasazicd, suntem unicul
popor legat prin limba de lumea latina, iar prin credintd
de cea greaca.

Ritul slavo-bizantin s-a pdstrat in Biserica roma-
neasca pana-n secolul al XVII-lea, fiind folosit nu doar
in graiul liturgic, ci si In manuscrise ori carti de cult tipa-
rite in Tarile Romane. Mai mult, odata cu temeluirea
statelor feudale romanesti, limba slava din Biserica a
devenit chiar limba oficiala a cancelariilor domnesti,
fapt dovedit de numeroase acte din acele vremuri redac-
tate In slavona. Situatia oarecum nefireasca creata a
ddinuit pana in secolul al XVII-lea, cand mari carturari,
vladici, preoti, calugari si mireni au Inceput o luptd sus-
tinutd pentru introducerea limbii romane in viata litur-
gica a Bisericii prin tipdrirea primelor carti de slujba in
limba romana, pastrand totusi alfabetul chirilic. Trecerea
de la alfabetul chirilic la cel latin s-a realizat treptat, pe la
mijlocul secolului al XIX-lea, prin alfabetul de tranzitie.
Inlocuirea integrala a alfabetului chirilic cu cel latin a
fost decretatd in 1862 de domnul Alexandru Ioan Cuza.

Revenind la ritul slavo-bizantin pe teritoriul roma-
nesc, trebuie sa amintim ca data de 10 noiembrie 1508



324 MIRIDE SI MERINDE

ramane o zi de referinta in istoria culturii si spirituali-
tatii noastre. Atunci, in Tara Romaneasca, s-a tiparit
prima carte in spatiul romanesc, la numai 38 de ani de
la inventarea tiparului de cdtre germanul Johannes
Gensfleisch, cunoscut si sub numele de Gutenberg
(11468). La curtea domneascd de la Targoviste a lui Radu
cel Mare, ieromonahul Macarie a tiparit asadar in 1508
primul Liturghier, care va reprezenta prototipul unor
viitoare editii ale Liturghierului in limba slavona. Sa nu
uitdm ca prima carte de cult ortodoxa a vazut lumina ti-
parului la Cracovia, capitala de atunci a Poloniei. Asadar
la niciun deceniu de la aceasta premierd, iata, in Tarile
Romane apar primele carti de cult, care sunt, deopotriva,
primele tiparituri din cultura noastra. Munca de pionie-
rat a ieromonahului Macarie a continuat-o Filip Moldo-
veanu la Sibiu, el introducand pentru prima data in ti-
parul romanesc gravura ilustrata in lemn, numita xilo-
gravura. Tot el a tiparit un Tetraevangheliar slavo-roman,
deci prima carte de cult bilingva, deschizand drumul
marilor carturari de mai tarziu: Diaconul Coresi, mitro-
politii Teofil, Stefan, Varlaam, Dosoftei si Antim Ivi-
reanul, carora le datoram introducerea deplind a limbii
romane in cult. Ei ne-au oferit cel mai mare dar: posibi-
litatea ca Hristos sa ne vorbeasca pe limba noastra.

Nu busuiocul sfinteste Agheasma Mare

Boboteaza, sarbatoare, lumina si revarsare de har!
Asteptam cu totii sa ne impdrtasim din apa cea sfintita,
numitd Agheasma Mare, din ziua Aratarii Domnului,



Miride si merinde pentru suflet 325

timp de Inca sapte zile pand la odovania (sfarsitul) praz-
nicului Impadratesc. Cifra opt ne aminteste de vesnicie, de
viata de veci: in Cartea Apocalipsei se vorbeste despre
ziua a opta, ce va urma dupa Judecata universala.
Agheasma Mare se ia pe nemancate vreme de opt zile,
pentru cd ea ne cheama sa cautam viata si bucuria ves-
nicd in iubirea Preasfintei Treimi.

In traditia romaneasc, sirbitoarea Aritirii Dom-
nului sau Bobotezei se insoteste de multe si frumoase
obiceiuri. Cine nu-si aminteste de preotii care umbla
din casa in casa cu , lordanul”, sfintind locuintele, tari-
nile gospodarilor ori spatiile unde oamenii isi desfa-
soara activitatea, sau scolile, gradinitele unde invatdceii
se pregatesc sa devina viitorimea tarii noastre? Cine-si
reinvie amintirile prunciei, indeosebi cei ce-si au obarsia
la sate, 1i va regasi pe prichindeii insotitori ai preotului
vestind sosirea acestuia prin strigarea , chiralesa” (de la
grecescul Kvpte éAénoov? insemnand ,, Doamne, milu-
ieste!”). Din mila Domnului, incd exista sate ce pastreaza
obiceiul, gospodarii rasplatind osteneala micilor vesti-
tori cu fructe, dulciuri, ba chiar cu cate un gologan.

La fel de frumoasd ne apare traditia, intalnita cu
precddere in catunele Moldovei, ca evlaviosii credin-
ciosi sa sculpteze din apele inghetate ale lacurilor cruci
ori mese din gheata, asezandu-le in locurile unde sluji-
torii sfintelor altare vor sfinti Agheasma Mare. Obiceiul
nu pare prea vechi, fiind legat de pelerinajul obstii cre-
dinciosilor cdtre o apa unde se oficia slujba de sfintire.
Astazi, In putine zone se mai fac asemenea procesiuni,
dar, daca crestinii nu au mai mers la rau ori la lac sa sfin-
teascd apa, prin crucile cioplite in gheata ,,au adus” raurile



326 MIRIDE SI MERINDE

sau lacurile in curtea bisericilor ori manastirilor spre a
primi binecuvantare. Pdrintele profesor doctor Viorel
Sava, titularul catedrei de Liturgica de la Facultatea de
Teologie Ortodoxa , Dumitru Staniloae” din lasi, spune
ca materia din care se confectioneaza o cruce (lemn,
piatrd, diferite metale, in cazul de fatd, apa inghetata) este
chemata la transfigurare.

Despre semnificatia praznicului si despre intrebu-
intarea Aghesmei celei Mari s-a tot scris, asa incat va
propun in materialul de fatd sd ne oprim asupra unui
element liturgic nelipsit din mana preotilor in aceste
zile: busuiocul. Firele de plantd, uscate si frumos impo-
dobite, aranjate si legate, formand acel cunoscut sfestoc
(de la cuvantul ,sfestanie”, cu semnificatia de , sfintire”)
sunt folosite de preoti la savarsirea slujbei de sfintire a
apei, iar apoi, tot cu sfestocul, preotul stropeste cu
agheasma pe oameni, bisericile, icoanele ori alte obiecte
liturgice, dar si casele, masinile, fantanile, viile, livezile
sau gospodariile credinciosilor.

Asadar ce se stie despre busuioc? Ocimum basili-
cum, pe numele sdu stiintific, este o planta ierboasa din
familia Lamiaceae, originara din Asia tropicala. La matu-
ritate atinge Intre 20-60 cm Inaltime, avand frunzele de
culoare verde deschis, iar florile albe. Are un gust simi-
lar cu cel al anasonului si o aroma placuta, destul de
puternica.

Cuvantul , busuioc” provine din limba greacs,
Paoidevg (basileus) insemnand ,, rege”. Se pare ca numi-
rea busuiocului cu acest termen s-a datorat considerarii
respectivei plante drept una imperiald, utilizata in anu-
mite practici ritualice la curtea bazileilor bizantini. Circula



Miride si merinde pentru suflet 327

multe traditii referitoare la modul cum busuiocul a
ajuns sa fie folosit in cult. Una dintre ele ne spune ca a
crescut pe locul unde Impériteasa Elena, mama Sfan-
tului Constantin cel Mare, a descoperit Sfanta Cruce.
Dupa coborarea lui lisus de pe lemnul rastignirii, Crucea
a cazut si, cu vremea, a acoperit-o pamantul. Mergand
sd caute semnul mai strdlucitor decat soarele vazut de
fiul ei pe cer in amiaza mare, Sfanta Elena a simtit un
miros pldcut, adus de vant. Luandu-se dupa el, a gasit
busuiocul. Smulgand cateva fire, sa le rasadeasca in
grading, a descoperit ca raddcinile plantei se infipsesera
intr-un lemn vechi; prin minunea invierii unui mort s-a
dovedit ca se afla in fata Crucii Fiului lui Dumnezeu.

Dar oare cum s-a recurs la intrebuintarea busu-
iocului in actele liturgice? Primii crestini — in bunad parte
proveniti dintre iudei — au preluat o serie din practicile
de la Templu, adaptandu-le, desigur, altor imprejurari
si scopuri liturgice. S-ar parea ca asa a ajuns busuiocul sa
inlocuiasca isopul din traditia iudaica. Ca aspect, iso-
pul seamana indeaproape cu busuiocul, doar cd nu are
florile albe, ci albastre. Este o planta folositd nu doar in
actele ritualice iudaice, ci si alte domenii, aidoma busu-
iocului, de altfel, care se utilizeaza In numeroase ramuri
ale activitatii umane: medicina, cosmeticd, arta culinara.
Insila noi, la romani, busuiocul a devenit un fel de planta
consacrata pentru momentele speciale din viata unui
om: botez, nunta, Inmormantare.

Revenind la istoricul prezentei busuiocului in ritua-
lul sfintirii apei, trebuie sa ne intoarcem la traditia iu-
daica unde gdsim dese intrebuintdri ale isopului, planta
analoga busuiocului: in cartea lesire (12, 22), Dumnezeu



328 MIRIDE SI MERINDE

porunceste poporului ales: ,,sa luati un manunchi de isop
si, muindu-1 in sangele strans de la miel intr-un vas, sa
ungeti pragul de sus si amandoi usorii usii cu sangele
cel din vas, iar voi sa nu iesiti nici unul din casa pana
dimineata”; in cartea Numerii (19, 6), Domnul porun-
ceste: ,un om curat sd ia isop, sa-1 moaie in apa aceea si
sd stropeascd din ea casa, lucrurile si oamenii cati sunt
acolo”. Dar cine nu-si aminteste de arhicunoscutul
verset 8 al Psalmului 50: ,Stropi-ma-vei cu isop si ma
voi curati; spala-ma-vei si mai vartos decat zdpada ma
voi albi”? Referitor la cel din urma exemplu, Sfantul
Chiril ne spune: curdtia isopului reprezinta lucrarea
Duhului Sfant, Care ne spald de tot pacatul. Vasdzicd, nu
planta era considerata prin sine curdtitoare, ci Dumnezeu,
in chip nevazut, curdtea, izbavea. Se folosea planta in
chip vazut, prin ea impartasindu-se lucrarea nevazutd a
Domnului.

Obiceiul utilizarii busuiocului la sfintirea apei I-am
preluat din ritualul bizantin, grecesc, deoarece in cel
slav nu se recurgea numaidecat la busuioc, ci sfestocul
se confectiona, In general, din flori, iar, mai recent, din
materiale textile. Insi ceea ce trebuie si retinem este
faptul ca nu busuiocul muiat in apa ii ofera acesteia pu-
tere harica. Invocarea Duhului Sfant, Care coboara peste
apa prin mana preotului, curatind-o, sfintind-o si dandu-i
putere asupra duhurilor necurate, asupra bolilor si pati-
milor, se face mai inainte de se inmuia Sfanta Cruce si
busuiocul in apé si a se intona troparul Bobotezei. In ritul
slav, savarsitorul slujbei nu inmoaie in apa sfestocul, ci
doar Sfanta Cruce. La noi se cufunda in apa busuiocul
insotit de semnul Crucii, pentru a ardta cd prin Cruce



Miride si merinde pentru suflet 329

Domnul ne-a deschis calea catre Ceruri, iar Duhul Sfant
a coborat in lume, intemeind Biserica numai dupa jertfa
Domnului pe Cruce. Unde vedem Crucea Domnului,
intrezdrim invierea, biruinta asupra pacatului, izbavirea.
Crucea este insotita de busuioc doar din motive practico-
liturgice, deoarece preotul urmeaza a-i stropi pe credin-
ciosi cu ajutorul acestuia.

Cand devine turistul pelerin?

De mai bine de patru decenii, in fiecare an se ser-
beaza pe 27 septembrie Ziua Mondiald a Turismului.
In anul 1970, la aceasta data s-a adoptat statutul Orga-
nizatiei Mondiale a Turismului, institutie specializata
a ONU, al carei scop nodal este de a determina societatea
internationala sa constientizeze insemnatatea turismului
si a valorilor sale spiritual-culturale, socio-economice sau
chiar politice. Turismul, ca si concept, s-a dezvoltat foarte
mult dupa ce fiecdrui salariat i s-a prevazut prin lege
dreptul la o perioadd de repaus din activitatea desfa-
surata contractual. Bunaoara, la noi in tara, concediul de
odihna a fost reglementat pentru prima oara la 5 aprilie
1929 prin Legea contractelor de muncs, iar Constitutia
din 1948 a legiferat dreptul oricdrui angajat de a primi
concediu de odihna. Dupa crearea premiselor necesare
recreerii si calatoriilor in scopuri turistice, se poate vorbi
de o adevdrata industrie a turismului. Potrivit statisti-
cilor, in ultimul deceniu, anual, aproximativ un miliard
de oameni de pe Terra au fost turisti. Or, acest lucru an-
greneaza forte uriase pentru asigurarea transportului,



330 MIRIDE SI MERINDE

cazarii, mesei, dar si a celorlalte activitati complementare.
Alte statistici prezintd cifre cu totul surprinzatoare: turis-
mul genereazd, la nivel global, aproximativ 250 milioane
de locuri de munca. Cifre colosale, ce confirma faptul ca
intr-adevdr turismul a devenit o veritabild uzina de facut
bani.

Este pacat, oare, sd calatoresti? Nu cred, fiindca no-
tiunea de calitorie apare de cand este lumea. In Sfanta
Scriptura gasim multe personaje aflate in calatorie sau
chiar trimise in cilitorie de Insusi Dumnezeu. Bunsoars,
Avraam lasa tara sa, Urul Caldeii, si porneste departe,
catre un taram pe care Dumnezeu i l-a promis, spre
Canaan (Fc. 12, 1-5). Ba chiar insdsi viata noastrd repre-
zintd o cdldtorie, ne spune cartea sfanta: , Caci calatori
suntem noi inaintea Ta si pribegi, ca toti parintii nostri;
ca umbra sunt zilele noastre pe pamant si nimic nu este
statornic” (I Par. 29, 15). fnsusi Mantuitorul Hristos a
calatorit: ,Iar lisus, fiind ostenit de calatorie, S-a asezat
langa fantana” (In. 4, 6) sau , lisus mergea prin cetati si
prin sate, invatand si cdlatorind spre lerusalim” (Lc.
13, 22). Si apostolii Domnului au calatorit foarte mult.
Toate aceste marturii releva fara tdgada ca a caldtori
pentru om este un lucru firesc, necesar si chiar placut.
Sigur, Insdsi notiunea de cdlatorie se poate traduce in
multiple moduri: cdlatoria ca initiere, ca expeditie, ca-
latoria ca pelerinaj, ca descoperire a unor locuri noi, ca-
latoria ca mod de viatd, ca recreere, calatoria ca job sau
hobby. Calatorul devine turist daca 1si transforma dru-
metia Intr-o modalitate de a descoperi, a admira sau doar
de a cunoaste anumite aspecte ale existentei ce tin de
religie, cultura, istorie, traditii populare, arta culinara,



Miride si merinde pentru suflet 331

mestesuguri, natura, arhitecturd, evenimente, ecologie
si altele.

Dar cand turistul poate deveni pelerin? Inti trebuie
sd stabilim In ce ar consta deosebirea dintre un turist si
un pelerin. Turistul cautd frumuseti ale ochiului, fru-
museti culturale, iar pelerinul nu se multumeste numai
cu acestea. Lui nu-i este destul sa-si bucure doar mintea,
privirea, ci doreste cu precadere sa-si hraneasca sufletul.
El pleaca in cdlatorie ca sa-si sporeasca credinta, sa-si
intensifice rugaciunea, sa-si disperseze indoielile, cau-
tand in drumetiile sale, inaintea splendorilor naturale,
arhitecturale si culturale, pe cele spirituale, dar si inta-
rirea nddejdii de mantuire prin rugaciuni intense, prin
constientizarea pacatelor si prin lacrimi de pocainta
pentru iertarea lor. La fel, uneori pelerinul cautd in cala-
toria lui duhovniceasca locuri sfinte, sfinte moaste, sfinte
icoane, care sa-l intareasca, sa-i tamaduiasca suferintele
sau chiar, de ce nu?, sa-1 ajute la un examen, intr-o afacere
ori Intr-o alta stringentd situatie a vietii. Se observa cu
usurinta discrepanta motivelor pentru care un turist si
un pelerin vor sa calatoreasca. Pelerinul cauta intotdea-
una lumina, pe cand, uneori, turistul isi poate manifesta
unele curiozitdti excentrice. $i spunand aceasta ma gan-
desc la notiunea de dark tourism, manifestat prin dorinta
unora de a vizita foste lagare de concentrare, inchisori
ori alte locuri ce amintesc de anumite legende si obice-
iuri infricosdtoare. Sa revenim la Iintrebarea pusa anterior:
cand devine turistul pelerin?

De peste un deceniu implinesc si ascultarea de ghid
la Casa Memoriala ,, Visarion Puiu” si Muzeul ,Mihail
Sadoveanu” din spatiul monastic al Schitului Vovidenia



332 MIRIDE SI MERINDE

ce apartine marii lavre a Neamtului. Vrand-nevrand, in
cei 12 ani de ghidaj am luat contact si am vorbit cu mii
de turisti sositi in Moldova ca sa viziteze marile chinovii
de aici. Pot spune ca am asistat la o serie de transformari
cu totul emotionante. Mi s-a mdrturisit adeseori: , parinte,
am venit In Moldova la manastiri din curiozitate, iIndem-
nat de colegi, prieteni, rude, dar plec indrdgostit de aceste
binecuvantate locuri”. Mi s-a mai intamplat sa aud: , pa-
rinte, vizitand aceste manastiri simt nevoia sa-mi reiau
legatura cu Dumnezeu. Simt nevoia sa ma spovedesc.
Nu am mai facut-o de cand eram copil”. Un alt caz care
m-a impresionat: ,, parinte, sunt cdsatorita cu sotul de
25 de ani, avem copii, dar nu avem cununie religioasa si
va cerem sfat cum sd facem sa ne cununam cat de repede”.
Iatd cateva exemple ce ma determina sd incerc sa ofer
un posibil rdspuns la intrebare: turistul se preschimba
in pelerin cand nu se multumeste doar sa vada, ci vrea
sa si sd trdiascd, sa guste din tainele locului, sa gaseasca
urme ale prezentei lui Dumnezeu acolo unde merge.
Turistul se preschimba in pelerin atunci cand simte ca
Domnul i-a devenit tovaras de drum, cand, ca odinioara
Luca si Cleopa spre Emaus, incepe sa-i ardd inima dupa
dorul de Dumnezeu. Sub asemenea auspicii imi doresc
sa intalnesc cat mai multi calatori care sa vina turisti si sa
plece pelerini.



Miride si merinde pentru suflet 333

Casatoria a doua, intre Sfanta Taina
si pogoramant

Iubirea, spunea Pdrintele Staniloae, , sta intr-un
sentiment de raspundere fata de importanta celuilalt.
Dacé-1 iubesc, tin sa se mantuiasca [...]. Cand spun cuiva
te iubesc, spun: tu nu vei muri niciodatd”. Asistam, din
pacate, la o desacralizare, la o relativizare tot mai mare
a notiunii de iubire, iar de aici apar numeroase neajun-
suri In familia crestind, printre care si divortul. Multi,
dorind sa Intemeieze iarasi o familie, merg la preot ceran-
du-i sd-i cunune din nou. Sunt asadar cdsatoriile a doua,
a treia binecuvantate? Pe baza invataturilor Sfintei
noastre Biserici, vom Incerca un posibil raspuns.

In general, Sfanta Scriptura si Sfintii Parinti nu reco-
manda casatoria a doua, in mod deosebit a celor divor-
tati sau a celor ce se casdtoresc cu cei divortati. In acest
sens, cuvintele Mantuitorului suna limpede: ,,oricine va
lasa pe femeia sa in afara de pricina de desfranare, si se
va Insura cu alta, savarseste adulter” (Mt. 19, 9). Cu toate
acestea, dumnezeiescul Pavel, Apostolul, ingaduie celor
vaduvi a doua casatorie doar pentru a nu cddea in des-
franare: ,filndca mai bine este sa se casatoreasca decat
sa arda” (I Co. 7, 9). Sfantul loan Gura de Aur comple-
teaza spusele verhovnicului, afirmand ca este mai buna
cdsatoria decat o vaduvie fara evlavie, cdci asa pot sa
izvorasca alte bunuri si, Indeosebi, se alunga din cuget
lenevia. Vdduvii sunt chemati , s se ridice mai presus
de cele pamantesti”. In Epistola I citre Corinteni Sfantul
Pavel confirma superioritatea unei vaduvii curate asupra
altei insotiri: ,femeia este legatd prin lege atata vreme



334 MIRIDE SI MERINDE

cat traieste barbatul ei. Iar daca barbatul ei va muri, este
libera sa se marite cu cine vrea, numai intru Domnul.
Dar mai fericitd este daca ramane asa, dupa pdrerea mea”
(I Co. 7, 39-40). Lamurind acest lucru, Sfantul Ioan Hrisos-
tom, in a II-a Omilie despre casatorie, explica: , vaduvia
este mare lucru si foarte inalt si a doua casatorie este mai
jos. Roadele acestei stdri sunt mari nu numai in viata
viitoare, ci chiar in viata de acum”. Tot sfantul parinte
staruie pentru pazirea legii casatoriei celei dintai: ,,cel mai
bun lucru dintre toate ar fi sd astepte pe cel mort si sa
pdzeasca legea inceputd cu el, sd iubeasca infranarea,
sa stea cu copiii ramasi si sd aibd parte de mai mare buna-
vointd din partea lui Dumnezeu”. Mi se pare foarte emo-
tionant felul cum pune problema despartirii prin moarte
a sotilor, indemnand sotiile sa-i astepte, cdci: ,,sotul tau
nu a murit, ci doarme. $i cine nu asteapta pe om ador-
mit?”. Cand slabiciunea trupului ori greutatile existentei
cotidiene 1i imping pe vaduvi la a doua casdtorie, desi
insotirea reuseste adeseori, totusi poate fi presdrata cu
multe neajunsuri, scene de gelozie, reprosuri, certuri. Cel
mai frecvent se intalnesc suspiciunea si gelozia cu care
a doua sotie priveste tot ce tine de prima casatorie a sotu-
lui ei, inclusiv copiii. Tocmai de aceea Stantul Ioan Hri-
sostom 1i Indeamna pe cei vizati sa se abtina de la a doua
casatorie: ,va sfdtuiesc, deci, sa va stapaniti si sd va
multumiti numai cu prima casdtorie, ca sa nu va tulburati
tihna vietii”.

Toate aceste sfaturi vizeaza cazurile recdsatoririlor
pricinuite de vaduvie. Astazi, din pacate, se intalnesc nu-
meroase situatii cand credinciosii cer a doua sau chiar
a treia casatorie In urma unui divort. Este adevarat ca



Miride si merinde pentru suflet 335

nenumarate casnicii se destrama din pricina unor mo-
tive la fel de ridicole si de superficiale ca si cele pentru
care se contracteazd, trddand, adeseori, interese pecuni-
are, confuzie intre erotism si iubire, patimi neimblanzite,
instabilitate sufleteasca. O cauza des intalnita a divortu-
rilor o reprezinta relatiile extraconjugale. Sfantul Ioan
Gurd de Aur considera cd adulterul desface casatoria
chiar Inainte ca cei doi sa se desparta; totusi, nu reco-
manda In nici un caz separarea sotilor, ci mai degraba
readucerea celui ce a gresit la pocdintd si indreptare.
Divortul poate pleca si de la plictiseala de celalalt, cand
1n familie nu mai exista nimic nou, nimic divin, iar totul
se conformeaza afirmatiei lui Jean-Paul Sartre: ,infer-
nul este celdlalt”. Probabil ca de aceea asistdm in pre-
zent la o rata a divorturilor de 50% in primii trei ani de
la cdsatorie.

Avand 1n vedere toate acestea, Biserica a trebuit sa
ia decizia de a ingadui casatoria si celor ce au iesit prin
divort din prima casnicie sau chiar din a doua. Altfel,
se putea Intampla ca o sumedenie de familii intemeiate
prin recasdtorire dupa divortul unuia sau amandurora
din soti sa trdiasca fara binecuvantare, proliferand raul.
Asta nu inseamna cd Biserica Ortodoxa legifereaza di-
vortul, ci doar 1l tolereaza, atunci cand legatura conju-
gala este practic destramatd, cdci in majoritatea deza-
cordurilor conjugale se afla o sldbiciune spirituala, un
refuz de a urma calea eroicd, o respingere a pocdintei
evanghelice.

Dar cum ramane cu a doua sau a treia casatorie,
exista sau nu binecuvantare pentru ele? Sfintii Parinti,
am aratat anterior, admiteau recasatorirea doar in caz



336 MIRIDE SI MERINDE

de vdduvie. Celelalte cazuri le canoniseau foarte aspru.
Bunaoara, Sfantul Vasile cel Mare statornicea ca cei ce se
casitoresc a doua oard s fie opriti de la Sfanta Impér-
tdsanie unul sau chiar doi ani, in timp ce aspirantii la a
treia casdtorie sa se opreasca de la cele sfinte de la trei
la cinci ani. Sfantul Teodor Studitul opina ca acelora ce
primeau a doua cdsatorie, la slujba randuitd, sa nu li se
mai aseze cununiile pe cap, ci doar pe umeri.

Si astazi se intalnesc diferende privind modul cum
trebuie privite nunta a doua si a treia. Unii preoti o soco-
tesc doar o slujbad de binecuvantare. Consider corecta
aceasta atitudine, doar cd randuiala actuald a Molitfel-
nicului ne cam pune in incurcaturd. Centrul Sfintei Taine
a Cununiei, numit si epiclezd, atunci cand Duhul Sfant
coboard, unindu-i pe mire si mireasa, spun majoritatea
liturgistilor, 1l reprezinta rostirea rugdciunii: , Dumne-
zeule Cel Sfant, Care din tdrana ai facut pe om si din
coasta lui ai facut femeie si ai insotit-o lui spre ajutor,
pentru ca asa a placut slavei Tale sa nu fie omul singur
pe pamant, Insuti si acum, Stipane, intinde méana Ta din
sfantul Tau locas si uneste pe robul Tdau (N), cu roaba
Ta (N), pentru ca de catre Tine se Insoteste barbatul cu
femeia...”. Preotul chiar apeleaza la un gest vizibil cat
mai explicit, unind mainile mirelui si miresei, binecu-
vantandu-le. Randuiala nuntii a doua si a treia prevede
aceeasi rugdciune, cu acelasi gest liturgic. In atare situatie,
se remarca o contradictie intre afirmatia ca nunta a doua
si a treia nu constituie o sfanta taina si practica liturgica.
Chiar daca randuiala celei de-a doua casatorii este sim-
plificatd, totusi contine, in mare parte, elementele esen-
tiale ale celei dintai (punerea inelelor si a cununiilor,



Miride si merinde pentru suflet 337

epicleza, impartasirea din paharul de vin binecuvantat,
chiar si dansul ritualic, inclusiv ingenuncherea pentru
scoaterea cununiilor; doar rugdciunile difera si au, cu pre-
ponderenta, caracter penitential). Cred ca liturgistii nostri
ar trebui sd ia In discutie si acest aspect spre a se arata clar,
si prin randuiala slujbei, cd a doua ori a treia cdsatorie
nu reprezinta o sfanta taind, ci doar o binecuvantare.

Sa ne impartasim mai des!?

Am observat o incercare de revenire la traditia pri-
melor secole, cand credinciosii primeau des Sfanta Im-
partasanie, lucru, de altfel, aducator de nespuse bucurii
duhovnicesti. S-a vorbit mult in ultimul timp despre
aceasta. In unele parohii se practicd impéartasirea mai
frecventa, in altele, dimpotriva, preotii au ramas reti-
centi, rezumandu-se in a oferi credinciosilor miridele
dumnezeiesti doar in cele patru posturi de peste an. In
unele manastiri duhovnicii recomanda deasa imparta-
sanie, in altele se manifesti oarecare rezerva. In atare
situatie, ce-i de facut? Se impune o scurta privire in isto-
rie pentru a observa faptul ca aceastd nedumerire a
planat asupra comunitatilor de credinciosi chiar din
primele veacuri crestine.

Asadar in Biserica primara crestinul se impdrtasea
intr-o sdptdmana o data sau de doua ori, din cauza fap-
tului cd, in acele vremuri, singura zi liturgica era Dumi-
nica. Cu timpul insa, incepand chiar din secolul al IIl-lea,
pe langa duminica au aparut ca zile liturgice miercurea
si vinerea sau chiar simbita. Insusi Tertulian recomanda



338 MIRIDE SI MERINDE

celor care ajunau miercurea si vinerea, pentru a nu intre-
rupe postul, si ia la casele lor Sfanta Impartisanie (fapt
ingdduit pe atunci) si sa se impartdseasca dupa ce sfar-
seau ajunarea. Unii au privit aceastd traditie drept o
,fortare” din partea Bisericii ca membirii ei sd fie Im-
partasiti mai des. De aceea, unele grupuri de credin-
ciosi au opus rezistentd respectivei practici. Cu timpul,
regula impartasirii la fiecare slujba a fost invinsa, in
practicd ajungandu-se ca cei prezenti sa se cuminece
de patru ori pe an: la Craciun, la Botezul Domnului, la
Pasti si la Rusalii. Restabilirea obiceiului primordial al
Impartasirii in fiecare duminicd si sarbatoare a Intampi-
nat opozitia tacita a credinciosilor. Astfel a aparut anafura,
consideratd un pogoramant facut celor ce nu se imparta-
sesc. Ea semnaleaza incheierea unui proces pe care, daca
l-am privi cu ochi critic, I-am putea considera, asa cum
o fac unii istorici, ca pe un inceput al secularizarii cres-
tinului. Sfantul Ioan Gura de Aur consemneaza faptul
cd, desi la Constantinopol Sfanta Liturghie se sdavarsea
in fiecare zi, credinciosii totusi nu se prezentau la impar-
tasit decat in Postul Mare, la Pasti si la Epifanie, mer-
gandu-se panad acolo Incat unii se cuminecau doar o
singurd data pe an. Aceeasi situatie o aflam si la Milano,
unde-1 gasim pe Sfantul Ambrozie dojenindu-si cre-
dinciosii cd vin la impartdsit numai o datd sau de doud
ori pe an precum procedeaz , grecii”. In vremea Sfan-
tului Vasile cel Mare apropierea de Sfanta Euharistie
nu mai constituia o practica a intregii comunitdti. Dintre
cei prezenti la Liturghie, participau la Cina Domnului
doar cei deosebit de ravnitori, in timp ce ceilalti, destul
de numerosi, se abtineau din motive de evlavie. De



Miride si merinde pentru suflet 339

aceea, dorind a combate aceasta practicd, dumnezeiescul
Vasile, in 372, scrie patricienei Caesaria: , Este bun si
folositor lucru a te impartasi in fiecare zi, primind Sfan-
tul Trup si Sange ale lui Hristos”.

Din epistola intreaga adresata de Arhiepiscopul
Cezareii Capadociei se desprinde ideea ca impartdsa-
nia zilnicd era recomandatd doar anumitor persoane,
iar nu Intregii comunitati, probabil in functie de nevoile
duhovnicesti ale acesteia, ori spre vindecarea unor pa-
timi sau boli trupesti. Fericitul Augustin caracteriza
astfel situatia din acea perioada: ,,unii se impartasesc
cu Trupul si Sangele Domnului zilnic, iar altii numai
in anumite zile; in unele parti, nu ramane nicio zi fara
Liturghie, in timp ce In altele se savarseste numai sam-
bata si duminica”. Strabatand negura veacurilor, intal-
nim tulburarile produse de miscarea athonita condusa
de Atanasie din Paros, pricinuite de impartdsania zil-
nica, ce I-au determinat pe Patriarhul ecumenic Teodosie
sd intervina. Printr-o gramata din anul 1772, dorind sa
potoleasca spiritele, el adevereste faptul ca nu exista
un soroc hotdrat anume pentru impartasire, ci singura
cerintd o constituie pregatirea prin pocainta. In anul
1785, Patriarhul Ecumenic Gavriil atrage atentia mo-
nahilor de la Athos printr-un tomos sinodal cd ,,in ceea
ce priveste timpul impartasirii cu Sfintele Taine, se re-
cunoaste ca impdrtdsirea mai deasd este de folos numai
daca se face cu vrednicie; dar pentru a fi cu vrednicie este
necesara neaparat curatia nepatata a inimii noastre. Caci
timpul de impdrtdsire nu-1 hotaraste sarbatoarea si
praznicul, ci constiinta curata si viata fara vind, iar daca
cineva vrea sa participe la aceasta jertfa, trebuie sa se



340 MIRIDE SI MERINDE

curete cu multe zile Inainte prin pocdintd, rugdciune,
milostenie, si prin cugetarea la cele duhovnicesti si sa
nu se mai intoarca la rele. Asa ca, dupa Sfantul Ioan si
dupa dumnezeiescul Apostol, sa se cerceteze fiecare
dintre noi pe sine si asa sd manance din Paine si Potir”.
Asadar Biserica nu a creat o regula care sd specifice
de cate ori are voie sd se impdrtaseasca un credincios,
dar a precizat ca fiecare se poate impartasi de cate ori
doreste, numai cu permisiunea duhovnicului sau, ce
trebuie sa-1 cerceteze atent la scaunul Sfintei Spovedanii,
pentru ca nu cumva acesta, indraznind sa se apropie
de Sfintele Taine, sa-si castige, in loc de viata vesnica,
pedeapsa si moarte vesnica. Astfel, marturisirea si pre-
gatirea reprezinta singurele conditii impuse de catre
Biserica privind impadrtasirea credinciosilor, fiindca spu-
nea Sfantul Ioan de Kronstandt: ,,daca lumea n-ar avea
Preacuratul Trup si Sange al Domnului, ar fi lipsita de
binele de capetenie, binele vietii celei adevarate, n-ar
avea decat iluzia vietii, n-ar avea darul sfinteniei”.
Concluzionand, as vedea o iesire din impas in stra-
dania preotilor de a trezi in inimile credinciosilor do-
rinta de a se impartasi mai frecvent, de a ravni mai mult
sd se uneasca cu Hristos prin dumnezeiasca Euharistie.
Indemnul la o impartisanie frecventa fard constienti-
zarea fiilor si fiicelor duhovnicesti asupra importantei
Sfintei Euharistii in viata noastra, fard a-i creste duhov-
niceste ca sa-si doreasca ei insisi, cat de des, impartdsania,
va rdmane un act liturgic exterior, neproducand schim-
barea indelung doritd a intregii lor fiinte. Cuvintele Sfan-
tului Ioan Gura de Aur sa ne fie tuturor pilduitoare atunci



Miride si merinde pentru suflet 341

cand voim sa ne Impartdsim: ,nici cei ce o datd, nici cei
ce de multe ori, nici cei ce de putine ori, ci cei ce au stiinta
gandului curatd, cei ce au inima curata, cei ce au viata
neprihanitd. Cei ce sunt intru acest fel, totdeauna sa se
apropie; iar cei ce nu sunt intru acest fel, nici macar o
data. Pentru ce? Pentru ca 1si iau judecatd, osanda,
munca si pedeapsa”.

Roadele Sfintei Impartasanii

Intr-un material anterior spuneam cé se impune o
strddanie din partea preotilor de a trezi in inimile cre-
dinciosilor dorinta de a se impartdsi mai frecvent, de a
ravni mai mult sd se uneasca cu Hristos prin dumne-
zeiasca Euharistie. Chemarea la potir sa fie insotita de
o limpede constientizare a importantei Sfintei Euharistii
in existenta noastrd, de sporirea vietii duhovnicesti,
deasa Impartdsire fiind o consecinta fireasca a imbuna-
tatirii vietii spirituale. Fara aceste aspecte, impartdsirea
deasa va ramane un act liturgic exterior, neproducand
schimbarea mult dorita a intregii noastre fiinte.

In cele ce urmeaza vom incerca si detaliem aspec-
tele pe care trebuie sa le urmarim daca dorim sa ne im-
partasim frecvent. De ce-am face-0? Ar presupune o pre-
gatire atentd, renuntarea la unele obiceiuri sau bucate,
intr-un cuvant, ne-ar obliga sa iesim din prozaicul coti-
dian. Preotul slyjitor, atunci cand ne apropiem de potir,
rosteste: ,,se impartdseste robul, roaba lui Dumnezeu (N)
spre iertarea pdcatelor si viata de veci”. Pe langa arvuna



342 MIRIDE SI MERINDE

vietii vesnice, Sfanta Euharistie are ca efect vindecarea
trupului si a sufletului, inlaturarea gandurilor si a pur-
tdrilor urate, a nalucirilor de noapte si a duhurilor rele
si intunecoase, dupa spusele Sfantului Ioan Gura de
Aur. Tot el adauga: , Euharistia deschide drum daruri-
lor harului, ale dragostei si ale vietii vesnice, prin harul
euharistic invredniciti fiind de Hristos de a fi iubiti”.
Asadar prin Sfanta Impartasanie ne intarim nu doar
spiritual, ci si fizic, lucrare atat de necesara intineririi
Bisericii Insasi, restaurarii frumusetii celei dintai a omu-
lui robit de pacat. Uratenia desfigureaza chipul lui Dum-
nezeu din om. ,Doctoria” Euharistiei reda progresiv
omului frumusetea si stralucirea de odinioard, vrednicia
si puterea de la inceput.

Euharistia curata de pacate, intdreste in virtute, pre-
gatindu-ne pentru vesnicie, cum zice Domnul: ,Cel ce
mananca trupul Meu si bea sangele Meu are viata ves-
nica”. In aceasta privinta, Sfantul loan Gura de Aur
spune: ,,Hristos a dat trupul Sdu tuturor spre mancare,
ca, hranindu-ne cu el, sd lepadam trupul cel dintai, mort,
si sd ne facem vrednici de viata vesnicd”. ,, Primim trupul
lui Hristos”, zice Sfantul Ambrozie, ,,ca sa ne facem par-
tasi vietii de veci”.

Taina Euharistiei ne incredinteaza ca vom invia cu
trupul la judecata viitoare, trdind in veci, cum iarasi zice
Mantuitorul: ,,Painea care se coboara din cer este aceea
din care, daca mananca cineva, nu moare. Eu sunt painea
cea vie, care s-a pogorat din cer. Cine mananca din painea
aceasta viu va fi in veci” (In. 6, 50-51). Sfintii Parinti afir-
ma acelasi lucru destul de lamurit. ,,Euharistia este leacul



Miride si merinde pentru suflet 343

nemuririi si doctorie ca sd nu murim, ci sa traim neince-
tat in Hristos”, spune Sfantul Ignatie, iar Sfantul Chiril
al Alexandriei glasuieste: ,,Precum apa, daca se pune
la foc, incepe sa se Incalzeasca si sa clocoteasca, imparta-
sindu-se de puterea focului, tot astfel si trupurile noastre,
care din fire sunt trandave, daca primesc Sfanta Euharis-
tie cu vrednicie, se impartasesc din firea trupului viu al
Mantuitorului si nu vor ramane in stricdciune, ci vor
invia, precum a zis Domnul Hristos: Cel ce mananca
trupul Meu si bea sangele Meu are viata de veci si Eu il
voi Invia In ziua cea de apoi”. O altd lucrare infdptuita
de Hristos In noi este ca ne intareste in ispite, ferindu-ne
de pédcate, cdci —dupa cum se spune in Marturisirea Orto-
doxa (Raspuns la intrebarea 107) — ,, vrajmasul sufletului
nu indrazneste sa faca vreun rau aceluia in care vede
ca petrece Hristos”.

impértégania isi aratd lucrarea mantuitoare numai
in sufletele celor care o primesc cu vrednicie, adicd in
cei pregétiti sufleteste si trupeste pentru primirea ei. In
cei ce n-0 primesc cu pregatirea cuvenita, nu numai ca
nu are asemenea efecte, ci dimpotriva, le pricinuieste
mustrare din partea propriului cuget si osanda de la
Dumnezeu, dupa cuvantul sfantului Apostol Pavel:
,Oricine va manca painea aceasta sau va bea paharul
Domnului cu nevrednicie, va fi vinovat fata de trupul si
de sangele Domnului. S se cerceteze insa omul pe sine
si asa sa manance din paine si sa bea din pahar. Caci cel
ce mananca si bea cu nevrednicie, osanda 1si mananca
si bea, nesocotind trupul Domnului” (I Co. 11, 27-29).

In final, as vrea s redau spusele unui cunoscut teolog
contemporan, Jean-Claude Larchet, care, desi sustine



344 MIRIDE SI MERINDE

deasa impartasanie, indeamna la pregatire si la consti-
entizarea acestui act spre a nu-I reduce la o formalitate
liturgica, ci sa se urmdreasca prin el apropierea de Dum-
nezeu: ,ne impdrtasim cu Trupul si Sangele lui Hristos,
deoarece comuniunea cu Dumnezeu ne poate vindeca,
ne poate mantui, ne poate uni cu El si ne poate oferi
viata de veci. Pentru ca Dumnezeu ne respectd pe de-
plin libertatea, efectele acestei Sfinte Taine nu se vor
impune asupra noastrd, ci vor fi proportionale cu recep-
tivitatea noastrd, adica cu credinta noastra, cu dispozitia
noastra duhovniceasca si cu gradul nostru de curatie si
de virtute pe care I-am atins prin implinirea poruncilor
Domnului, pe scurt, cu deschiderea noastra fata de harul
pe care Dumnezeu ni-1 oferd din partea Lui, in mod
deplin”.

Despre practica ludrii ,particelelor” acasa

De mai multe ori mi s-a solicitat de catre unii cre-
dinciosi sa le dau particele ca sa le ia acasa. De fiecare
datd am incercat sa-i lamuresc ca nu este corect si ca nu
exista in randuiala ortodoxa aceasta practicd. Cineva
mi-a reprosat cd nu am bunavointa sd le implinesc do-
leanta, zicandu-mi: ,Dar am mers la parintele cutare si
mi-a dat. Sfintia ta de ce nu dai? Ori nu stii, ori nu vrei
sa ne ajuti”. Nadajduiesc ca, dupad ce a primit lamuririle
necesare, a renuntat sa ceara si de la vreun alt preot par-
ticele. Desi in ultimul timp am observat ca asemenea
solicitari s-au rarit, obiceiul inca persistd. Intr-o atare si-
tuatie, se impune clarificarea dilemei legate de particelele



Miride si merinde pentru suflet 345

scoase la Proscomidie: ce Inseamnad ele si care este rostul
lor in cadrul Sfintei Liturghii?

Particele sau miridele se scot de preotii slujitori ai
Sfintei Liturghii In prima parte a acesteia, numita Pro-
scomidie. Miridele se scot si se aseaza in jurul bucatii
de prosfora numitd Agnet, pregatita in cadrul aceleiasi
slujbe spre a deveni trupul Mantuitorului Hristos. Prima
miridd este scoasa si pusd in dreapta Agnetului si o In-
chipuie pe Maica Domnului, apoi, in stanga, se aseaza,
intr-o ordine stabilitd de liturghier, noua miride, inchi-
puind cele nouad cete de sfinti: ingeri, proroci, apostoli,
ierarhi, mucenici si mucenite, cuviosi si cuvioase, doc-
tori fara de arginti, sfantul proslavit in ziua respectiva,
alaturi de Sfintii loachim si Ana, iar a noua, in cinstea
sfantului Ioan Gura de Aur sau a Sfantului Vasile cel
Mare, conform cu liturghia ce urmeaza a se savarsi.
Slujba Proscomidiei continua cu randuirea pe sfantul
disc a altor trei miride mai mari, pentru ierarhi, carmui-
rea tdrii si apoi pentru ctitorii bisericii respective. Dupa
aceasta, preotul, din ultimele doua prescuri — cinci se
intrebuinteaza la Sfanta Proscomidie — folosind copia
(un cutit in forma de sageata amintind de sulita cu care
Hristos Domnul a fost strapuns in coastd), scoate firi-
mituri mici numite miride sau pdrticele, si le aseaza in
fata agnetului, de-a dreapta si de-a stanga, pentru vii si
adormiti, pomenind acatistele sau pomelnice primite
de la credinciosi. Unii preoti, dorind sd se evidentieze
prin practici ,,deosebite”, din acele miride dau credin-
ciosilor, ca sa le consume dupa o perioada de ajunare
sau dupa anumite canoane randuite. Faptul ca 1i in-
deamna pe cei ce le primesc sa se roage si sa posteasca



346 MIRIDE SI MERINDE

nu reprezinta un lucru rdu in sine. Gresit este cd se incu-
rajeaza practici fara fundament in randuiala ortodoxa,
referitoare la consumarea particelelor.

Asadar de ce nu este corect sa primeasca acasa cre-
dinciosii particele si de ce este important ca ele sa ramana
pe sfantul disc? Deoarece acestea ne inchipuie pe noi,
cei vii — Biserica luptdtoare, precum si pe cei adormiti —
Biserica triumfatoare. Dupa momentul transformarii
painii si vinului, in cadrul Sfintei Liturghii, in Trupul
si Sangele Domnului, preotul, la sorocul randuit, se im-
partdseste, apoi 1i cheama la potir pe credinciosi, cumi-
necandu-i, iar in final pune in potir toate miridele asezate
in jurul sfantului agnet, rostind pentru fiecare o ruga-
ciune. Ajungand la particele scoase pentru cei vii si
adormiti rosteste: ,,spald, Doamne, pacatele celor ce s-au
pomenit aici, cu cinstit si sfant Sangele Tau, pentru ruga-
ciunile sfintilor T4i”. In acel moment preotul, cu grija,
ia toate acele miride si le cufunda in Sfantul Sange al
Mantuitorului din potir. Este momentul cand, potrivit
rugdciunii spuse, Dumnezeu Tatal Se indurd, prin jertfa
Fiului Sau, de noi, care am fost acolo pomeniti, vii si
adormiti, usurandu-ne de povara pdcatelor savarsite.
Astfel, simtim din plin bucuria, pacea si binecuvantarea
milostivirii Domnului. Sufletele celor adormiti traiesc
aceeasi bucurie a comuniunii si Impartdsirii din iubirea
Preasfintei Treimi. Or, daca preotul ar instraina parti-
celele, atunci nu ar mai avea ce aseza in potir, pe de o
parte, iar pe de cealalta, rugaciunea credinciosului nu
va cunoaste intalnirea cu Hristos. Se mai vehiculeaza
informatia cd doar anumiti slujitori ai sfintelor altare
pot scoate pdrticele. Este un neadevdr, cdci toti preotii,



Miride si merinde pentru suflet 347

oficiind Dumnezeiasca Liturghie, potrivit randuielii,
scot miride, pomenindu-i pe credinciosii pentru care se
roaga.

Asadar scoaterea miridelor are o semnificatie bine
statornicitd de dumnezeiestii Parinti si de aceea nu tre-
buie sa ne abatem de la respectivele randuieli. Bundoara,
prin particelele in cinstea sfintilor, Biserica multumeste
lui Dumnezeu fiindca prin ei a mostenit aievea fmpéré’gia
Cerurilor (cf. Evr. 12, 23). Mantuitorul a zis cd unde va
ti El, acolo sa fie si cei ce-I slujesc (In. 12, 26). Evident ca
existd o deosebire intre scopul pentru care se scot miri-
dele pentru sfinti si scopul pentru care se scot celelalte,
pentru vii si adormiti. Cele ale sfintilor reprezinta o
forma a cultului de veneratie fata de sfinti, iar celelalte
se scot spre ,,pomenirea si iertarea pacatelor credincio-
silor vii si morti”. Asezarea tuturor miridelor pe Sfantul
Disc, in jurul Sfantului Agnet, are un sens mistic si ecle-
siologic totodatd. Ceea ce se afla acum pe Sfantul Disc
alcdtuieste imaginea Bisericii Universale, din toate tim-
purile si locurile, atat cea luptdtoare, cat si cea biruitoare,
adunata in jurul Intemeietorului si Domnului ei, Man-
tuitorul lisus Hristos, ca o implinire a cererii din ruga-
ciunea arhiereascd, in care Domnul Hristos 1l roaga pe
Tatdl ca unde Se afla El, acolo sa se gaseasca si cei ce
cred in El (cf. In. 17, 24). Astfel, Sfantul Simeon al Tesalo-
nicului spune: ,Am inteles cum prin aceastd dumne-
zeiasca inchipuire si istorisire a Sfintei Proscomidii,
vedem pe Insusi lisus si intreaga Biserica Lui. Il vedem
in mijloc pe Hristos Insusi, Lumina cea adevarata si
viata cea vesnica. El este In mijloc prin Agnet, iar Maica
Lui de-a dreapta prin mirida, sfintii si ingerii de-a stanga,



348 MIRIDE SI MERINDE

iar dedesubt intreaga adunare a credinciosilor Lui drept-
madritori. Aceasta este taina cea mare: Dumnezeu intre
oameni si Dumnezeu in mijlocul celor indumnezeiti,
care se indumnezeiesc de la cel ce dupa fire este Dum-
nezeu, Care S-a intrupat pentru dansii. Aceasta este
Tmpéré’gia ce va sa fie si petrecerea vietii celei vesnice:
Dumnezeu este cu noi, vazut si impartasit”. Totodata,
imaginea Sfantului Disc reprezintd, in sens eshatologic,
si tronul Mantuitorului ca Impérat in mijlocul Bisericii
Sale, precum si scaunul Sdu la Judecata de Apoi.

Cunoscand toate acestea, vom Intelege si vom trai
mai intens taina Dumnezeiestii Liturghii, incetand de
a Incuraja asemenea practici straine de duhul Sfintei
noastre Ortodoxii.

,Parinte, deschide-mi evanghelia si
zi-mi viitorul!”

Nu de mult, niste pelerine, abatandu-se catre altarul
din , Poiana linistii”, au cerut sa li se citeasca niste ruga-
ciuni pentru sanatate si sporul casei. Conformandu-ma
dorintei lor, mi-am pus epitrahilul pe grumaz si, deschi-
zand Molitfelnicul, am savarsit mai multe litanii pentru
cele de trebuinta vietii celor ce isi plecasera, cred, cu
nadejde genunchii sub epitrahil, ascultand cu evlavie
cuvintele inspiratelor rugaciuni. La final, dupa ce le-am
miruit si binecuvantat spre plecare, am observat o mica
ezitare din partea uneia, care parea un fel de lider. Ca
sd nu purceadd la drum cu o povara pe suflet, am intre-
bat respectuos: , Va mai pot ajuta cu ceva?”. Raspunsul



Miride si merinde pentru suflet 349

a venit neasteptat de prompt: ,Parinte, vedem ca nu
esti prea ocupat, n-ai vrea sa ne deschizi Evanghelia?”.
Marturisesc ca m-am aratat o tara amuzat de cerere,
suguind oleaca fata de marea lor doleantd, intreband
ironic: ,,Dar de ce s-o fac?”. ,Sa vedem si noi ce necazuri
si cumpene ne mai asteaptd, avem copii care nu-si gasesc
rost In viata si vrem sa stim cum s-or limpezi toate”. Pro-
fitand de tihna momentului, dar si de disponibilitatea
curioaselor mele interlocutoare, am continuat pe aceeasi
notd: ,Va marturisesc insa ca nu stiu cum se face asta”.
Dezorientate si vadit revoltate de afirmatia mea, una
din femei zise celorlalte; ,,Haideti, suratelor, ca pierdem
timpul, nu vedeti cd nu stie? Sa gasim unul mai batran,
cd sigur ne va ajuta!”. Spre a-mi repara greseala ironiei,
dar si ca sa le mai potolesc din vartejul in care se aflau,
le-am poftit pe nerdbddtoarele pelerine la trapeza schi-
tului si, dupa ce au gustat din cele bucate, am incercat
sa le explic si desertaciunea nefericitului obicei. , Deschi-
derea Cartii”, adica deschiderea Evangheliei, a Psaltirii
sau a Pidalionului (Sfintele canoane ale Bisericii), pentru
a ghici viitorul, este un ritual condamnat de Biserica
Ortodoxd, considerat la fel de periculos ca vrajitoria si
ghicitul. Evanghelia inseamna vestea cea bund a man-
tuirii, adusa lumii de catre Domnul lisus Hristos, unde
gdsim invatatura Sa, Cuvantul lui Dumnezeu si nicide-
cum fel si fel de previziuni, care de care mai hilare si
inseldtoare. ,Savarsitorii” acestei randuieli improvizate
si paguboase sunt preotii pusi pe capatuiald, fara frica
si respect fata de Cuvantul lui Dumnezeu, dornici de a
face bani cu orice pret si din orice, profitand de slabi-
ciunea unor credinciosi de a-si cunoaste viitorul. Orice



350 MIRIDE SI MERINDE

pagina ai deschide din cartea de cult Evanghelie nu
gasesti scrise decat invataturile Domnului, din care ,,is-
cusitii” cititori incearcd sd interpreteze in mod arbitrar
anumite pasaje, Intampldri relatate de slova dumneze-
iasca ori chiar, ridicol, culoarea scrisului, negru, rosu etc.

Oarecum lamurite, batranele credincioase dadeau
din cap a indoiala. Una din ele, luandu-si curaj, imi zise:
,Dar eu m-am dus la preotul cutare si mi-a deschis
cartea, zicandu-mi multe din cele pe care eu nu i le-am
spus. Unde mai pui cd erau adevarate!”. [-am raspuns:
,cand vrei s faci un rau, ai un aliat de nadejde, diavolul”.
Unii din acesti ,,prezicdtori” sunt ,, inspirati” de puterea
limitatd a duhurilor necurate tocmai ca sa castige incre-
derea omului venit la el spre a-si rezolva problemele.
Ins3, din pdcate, ei uitd ce a hotarat Dumnezeu odini-
oara pentru regele evreilor, Saul, cand a mers la vrdji-
toarea din Endor (I Rg. 28), pregatindu-si astfel osanda
de veci. Se stie cd diavolii nu au nici o putere de a vindeca
pe cineva, de a descoperi pagube sau pe raufacatori. Fi
nu vor sdvarsi niciodata minuni adevdrate, ci numai
cu naluciri mincinoase 1i inseald pe cei necredinciosi si
slabi in credintd. Acest adevar ni-1 arata Sfantul Ioan
Gurd de Aur, zicand: ,,Nu vezi cum diavolii n-au putut
sd vindece nici chiar pe vrajitorii si fermecatorii care le
slujeau lor? Daca dracii se silesc sd te izgoneasca pe tine
din Impéaratia lui Dumnezeu, cum te vor izbavi pe tine
de boli? Acestea sunt rasuri si basme. Deci, nu te amagi,
crestine, ca niciodata lupul nu se poate face oaie, nici
diavolul nu se face candva doctor. Deci, noi, cand ne
imbolndvim sau avem necazuri, sau suntem nedrepta-
titi, sau avem pagube, sau feciori de cdsatorit, sau alte



Miride si merinde pentru suflet 351

greutati in familie, sd nu mai alergam la ajutorul dia-
volului si al slugilor lui, care sunt vrajitorii si ghicitorii,
ci la bisericd sa alergam si la preoti, la rugdciune si la post
si indatd ne va ajuta Dumnezeu”. Cu adevarat, mi se
pare trist ca unii dintre cei care trebuie sd rdmana fideli
slujitori ai Domnului, luptand cu toatd fermitatea pentru
starpirea magiei si fermecatoriei, devin ei Insisi aidoma
vrdjitorilor si ghicitorilor. Unde mai pui ca Biserica 1i
canoniseste foarte aspru pe cei dedati la asemenea prac-
tici oculte. Bundoara, cel mai aspru 1i pedepseste pe
vrajitori Sfantul Vasile cel Mare. Iata ce spune el in Cano-
nul 72: ,,cel ce se da vradjitorilor, sau unora ca acestora,
se va canonisi cu canonul ucigasilor. Ei sunt opriti de cele
sfinte de la 10 la 20 de ani”.

Nu stiu daca s-au lamurit pe deplin fata de cele zise.
Dar trag nadejde ca macar le-am sadit in suflet indoia-
la fata de inutilitatea si multa osanda adusa de actul
,liturgic” solicitat si cd vor cere preotilor sdvarsirea
acelor slujbe cu adevarat ziditoare de suflet, care vor po-
gori harul iubirii si ocrotirii Preainduratului Dumnezeu
peste ele si familiile lor.

Am rdsuflat usurat ca nu m-au intrebat: ,parinte,
de ce totusi exista unii preoti care fac aceste lucruri?
Cativa dintre ei au fost filmati cu camera ascunsd, ajun-
gand subiectul unor reportaje scandaloase pe la televizor.
Cum de mai slujesc si Inca recurg la astfel de practici
neortodoxe?”.



352 MIRIDE SI MERINDE

Sa ne temem de vraji?

Destul de frecvent, i-am auzit pe unii credinciosi
invocand influenta malefica a vrdjilor si descantecelor,
punand pe seama acestora toate neajunsurile vietii lor,
inclusiv anumite probleme medicale, sentimentale ori
sociale. Lasand la o parte multimea impresionantd a
traditiilor populare romanesti, precum si terminologia
extrem de bogata legata de farmece, vraji, facaturi, bos-
coane, este bine sd apeldm la invatatura Sfintilor Parinti
ca sa ne lamurim in chip deosebit asupra unor intrebari
ce se cer elucidate: exista vrdji? Sa ne temem de farmece?
De ce ar apela unii semeni la practici oculte?

Vrdjitoria existd, fara doar si poate, desi unii oa-
meni ai lumii moderne o contesta cu vehementa. insé@i
prezenta multor rugdciuni in molitfelnice prin care Bise-
rica implora mila lui Dumnezeu spre a izbdvi pe oameni
de lucrarea si influenta lor constituie o dovada de ne-
contestat a realititii acestora. Insi trebuie s3 evidentiem
dintru inceput ca vrdjile, descantecele, nu sunt un efect
al fenomenului religios, ci s-au nascut parazitar, la peri-
feria trairii credintei, provenind din imitarea unora dintre
manifestarile religioase autentice.

V-ati intrebat vreodata de ce unii semeni apeleaza
la vrdjitori? Ba unde mai pui cd o parte dintre ei se cred
buni crestini! Cine solicita astfel de ,servicii” doreste
sa controleze totul, inclusiv viitorul sau ori pe al celor cu
care relationeaza. Dorinta de putere, urmata indeaproape
de ignoranta si credulitate — ,, calitdti” numite, in mod
politicos, de Jean Vernette, , inculturd religioasa si anal-
fabetism spiritual” — reprezintd principalele cauze ale



Miride si merinde pentru suflet 353

apelului la vrajitori. In aceeasi masurs, frica de moarte
poate constitui o altd pricina a orientarii catre lumea
oculta. Resimtind teama de necunoscut, insul hotaraste
sad-si prelungeasca in orice chip aceasta viata, pentru a-si
conserva starea actuald. In egald masur3, secularizarea
il tardste in tenebroasele practici magice, caci indepar-
tarea de Dumnezeu, insingurarea lasa in suflet o inco-
mensurabild nevoie de sacru.

Sfanta noastra Biserica Ortodoxa considera practi-
carea vrajitoriei sau mergerea pe la magicieni drept un
pacat impotriva Duhului Sfant, deoarece crestinul,
alergand la asemenea practici, se impotriveste cu indar-
jire atat poruncilor divine, cat si lucrdrii Duhului Sfant.
Biserica respinge vrajitoria, chiar si magia albd, consi-
derata , benefica” de unii, fiindca prin practicile oculte
se atribuie omului si fortelor naturale puteri ce apartin
in totalitate lui Dumnezeu. Ne mai invata Sfintii Parinti
cd toate farmecele si descantecele se fac prin invocarea
si ,aportul” diavolului, chiar daca, la prima vedere, sco-
pul si efectele par bune. Dar v-ati intrebat: cum oare
demonul - tatdl minciunii si al rdutatii — va ajuta intr-o
familie dezbinata? Cum sa tamaduiasca anumite afecti-
uni sau sa ne scoata dintr-o situatie limita a vietii noastre,
de vreme ce savarsirea binelui se vadeste contrara firii
sale? Asadar diavolii nu vor face niciodata minuni
adevadrate, ci numai cu naluciri mincinoase 1i inseala
pe cei slabi in credintd si dornici de stapanire. Vrdjitoria
nu are nimic comun cu credinta crestind autentica. Ea
a fost combatuta inca din Vechiul Testament: ,,sa nu
vrajiti, nici sa ghiciti”, ,5a nu alergati la cei ce cheama
mortii, pe la vrdjitori sd nu umblati si sa nu va intinati



354 MIRIDE SI MERINDE

cu ei” (Lv. 19, 26, 31). De aceea, invatatura Bisericii
condamna cu strasnicie toate ratacirile legate vraji si
vrdjitori; Didahia celor Doisprezece Apostoli precizeaza: ,sa
nu vrdjesti, sa nu faci otravuri..., sa nu ghicesti viitorul
dupa zborul pasarilor, pentru ca aceasta duce la inchi-
nare idoleascd; sa nu descanti, sa nu citesti in stele...”.
Sfintii Parinti, la randul lor, au combdatut aspru practica
vrdjitoriei. Bundoara, Sfantul Iustin Martirul si Filosoful
indeamna: ,,sd va paziti, ca nu cumva demonii, pe care noi
1i acuzam de toate relele, sa va insele”. Sfantul Nicodim
Aghioritul glasuieste: , vrdjitoriile sunt distrugatoare
si necurate inaintea lui Dumnezeu..., produc in suflet
cel mai mare si ucigator pdcat... si nu ar putea sa ofere
vreun folos celor vrajiti si fermecati”.

Asa intelegem de ce canoanele Bisericii condamna
cu fermitate practicile oculte, infierand nu doar pe cei
ce le sdvarsesc, ci si pe beneficiarii lor. De exemplu,
Canonul 61 al Sinodului VI Ecumenic precizeaza ca cei
care se duc la vrajitori sau la fermecatori si cei ce spun
norocul si ursita si multe lucruri de acest fel, si cei ce se
zic gonitori de nori, si cei ce confectioneaza amulete si
prezicatorii, sd cada sub canonul penitentei 6 ani, iar
daca staruiesc in acest obicei, sd se indepdrteze de Bise-
ricd. Acelasi lucru il prevede si Sfantul Vasile cel Mare
in Canonul 83. Prin canoanele 7, 65 si 72, Sfantul Parinte
sfatuieste ca acestor persoane sa li se dea penitenta ca
si ucigasilor, socotindu-i ucigasi de suflete.

Diavolul si toate urzelile lui nu pot dispune de viata
noastrad. 3i cum vrajile, farmecele se fac prin invocarea
puterilor demonice, ele au efect asupra noastra atat cat
noi le dam voie. Adeseori, prin necredinta si indoiala



Miride si merinde pentru suflet 355

oferim teren prielnic ca lucrarile malefice sa ne afecteze.
Bunii crestini sa nu uite ca diavolul a fost creat de Dum-
nezeu, nu este mai mare decat Creatorul cerului si al
pamantului, deci nu are putere ontologicd. Daca ar fi
sa raspundem la intrebarea ,Sa ne temem de vrdji?”,
vom zice: ,,.5a nu ne temem, atata vreme cat Hristos este
cunoi”. Sa ne temem sa nu ne ldsam inselati, ispititi, sa
nu alunecam in mrejele celui viclean. Prin pocainta,
post, rugdciune curatd, cercetarea Bisericii, spovedanie
cat mai bine oranduita si impartdsanie, teama de cel
rau, de lucrdrile lui, trebuie sa se risipeasca. Numai asa,
intariti duhovniceste, vom rosti odata cu Pavel Apostolul:
,Cine ne va desparti pe noi de iubirea lui Hristos? Neca-
zul, sau stramtorarea, sau prigoana, sau foametea, sau
lipsa de imbracaminte, sau primejdia, sau sabia? Cine
ne va desparti pe noi de iubirea lui Hristos? Necazul,
sau stramtoarea, sau prigoana, sau foametea, lipsa de
imbrdcaminte, sau primejdia, sau sabia? [Eu] sunt incre-
dintat ca nici viata, nici moartea, nici ingerii, [...] nici
puterile, [...] sinici o alta fapturd nu va putea sa ne des-
partd pe noi de dragostea lui Dumnezeu” (Rm. 8, 35, 38-39).

Despre obiceiul atingerii de
vesmintele preotilor

In unele biserici sau la procesiuni, numerosi credin-
ciosi, din evlavie, obisnuiesc sa se atinga de vesmintele
preotilor slujitori, de Sfanta Evanghelie ori de alte sfinte
obiecte liturgice, avand bune nadejdi in primirea milei
Dumnezeului Celui Preainalt. Am observat situatii de-
licate cand preotul a fost oprit din cadit de o batrana



356 MIRIDE SI MERINDE

care i-a Insfdcat epitrahilul si s-a sters cu el pe fatd,
confundandu-1 cu un stergar. Ba uneori, la taina Sfan-
tului Maslu, epitrahilul sau felonul preotului ajunge
atat de solicitat, incat cu greu poate scapa din mainile
insistente ale credinciosilor. Sigur, exista explicatii plau-
zibile ale situatiilor amintite: din evlavie, din dorinta
oamenilor de a se simti mai aproape de cele sfintite.
Da, asa este, cdci vesmintele preotesti amintesc de cele
ale Mantuitorului Hristos de care se atingeau cei sufe-
rinzi si se vindecau. Dar de la atingere pana la a le moto-
toli, a sterge transpiratia de pe fata ar trebui sa fie o
distanta mare. Sa nu uitdm ca Sfanta Liturghie repro-
duce si actualizeazd intreaga viata a Mantuitorului, de
la Nastere pana la Inaltarea Sa la cer. Trebuie si acorddm
atentia cuvenita Dumnezeiestii Liturghii si sa nu exa-
geram cu astfel de obiceiuri, care tulbura desfasurarea
slujbei si chiar pot sifona vesmintele sfintite necesare
oficierii acesteia. Vesmintele preotilor au o semnificatie
liturgica bine definitd, incat, zic eu, cunoscandu-le mai
bine, vom aborda o atitudine corecta fata de ele, iar in
timpul prezentei la Sfanta Liturghie, indeosebi, vom
acorda toata atentia cuvenita participarii la viata lui
Hristos, caci Liturghia reprezinta mijlocul dumnezeiesc
prin care ni se improspateaza de fiecare datd lucrarea
izbavitoare a Mantuitorului Hristos. Asadar, caracterul
sacru al vesmintelor sfintitilor slujitori il subliniaza insti-
tuirea unui ritual al imbracarii cu ele, ce consta din rosti-
rea unei rugdciuni la luarea fiecarui vesmant in parte,
rugdciune aflatd in concordantd cu simbolismul ves-
mantului respectiv. Vesmintele liturgice capata semni-
ficatie nu prin ele insele, ci prin simbolismul lor. Ele sunt



Miride si merinde pentru suflet 357

in cult simboluri, si fac parte din simbolismul cultului
divin ortodox. Vesmintele liturgice au o functie dubla,
una de memorial al Tainei lui Hristos si a doua de res-
ponsabilizare a pregatirii pentru slujire. In primul caz,
vesmintele fiecdrei trepte a preotiei sacramentale, prin
simbolismul lor si prin rugdaciunile rostite la imbracare,
trimit la taina lui Hristos, intrucat diaconia, preotia si
episcopatul reprezinta o anumita latura a slujirii lui
Hristos. In al doilea inteles, vesmintele, prin simbolis-
mul lor, ne aratd responsabilitatea si pregdtirea cerute slu-
jitorului, in functie de treapta ierarhica de care apartine.
Ne vom opri doar la vesmintele preotului, specificand
cd unele elemente sunt imprumutate de la treapta inferi-
oard, cea a diaconatului (stihar si manecute).

Asadar stiharul, cdmasa alba, lunga pana-n pamant,
inchipuie dumnezeiasca stralucire pe care preotul o slu-
jeste prin Evanghelie si imbrdcamintea cea mai curata
si fara de patima a slavei lui Dumnezeu. Albul semnifica
si sfintenia, si curatia naturii umane luate de Hristos,
amintind si de Schimbarea la Fata, cand hainele Sale ,,s-au
facut stralucitoare si albe precum zapada”, precum si
de giulgiul in care a fost inmormantat. in decursul pos-
turilor se poarta si culoarea rosie sau neagra, facandu-se
astfel trimitere la sangele lui Hristos, la patima Lui, la
hlamida rosie in care l-au imbracat in timpul patimilor.
Raurile cusute pe stihar, de obicei aplicate prin acel galon,
o fasie frumos impodobita cu cruci sau alte simboluri
crestine, simbolizeaza invatdtura pe care preotul trebuie
sd o dea, dupa cuvintele Mantuitorului: , Cel ce crede in
Mine [...], rauri de apa vie vor curge din pantecele lui”
(In. 7, 38). Epitrahilul simbolizeazd fasia cu care Hristos



358 MIRIDE SI MERINDE

era dus legat de catre arhiereu spre patimirea Sa. Partea
dreaptd a epitrahilului infatiseaza trestia pe care I-au
dat-o ostasii iIn mana dreapta, iar partea stanga simboli-
zeaza povara crucii, purtatd pe umerii Lui. Fiind asezat
pe gat, epitrahilul mai inchipuie si jugul preotiei lui
Hristos, dar si puterea harului dumnezeiesc, care se po-
goara asupra preotului, iar franjurile de la poale simbo-
lizeaza sufletele incredintate spre mantuire preotului.
Braul cu care slujitorul se incinge aminteste datoria slu-
jirii a preotului, caci braul inseamna stergarul cu care
Mantuitorul s-a Incins la Cina cea de Taina, cand a spalat
picioarele ucenicilor. Manecutele reprezinta puterea lui
Dumnezeu care 1l intareste pe omul ce lucreaza cele sfinte,
dar si legaturile ce au strAns mainile Domnului cand il
duceau la patima cea de bunavoie. Felonul simbolizeaza
curdtia, sfintenia si bucuria cu care se cuvine sa se impo-
dobeasca sufleteste preotii savarsitori ai Sfintei Liturghii.
Mai inchipuie si mantia cu care a fost imbracat Mantui-
torul in timpul patimilor, in semn de batjocurd, precum
si haina Botezului.

Si ce facem, pana la urma... este corect sau nu sa atin-
gem vesmintele preotilor? Dar preotii cum sa se com-
porte, sa se tulbure din aceasta pricind? Cand femeia cea
bolnava de 12 ani, suferind de hemoragie, s-a atins de
vesmintele Lui, Hristos, cu bunavointa, i-a zis: , indraz-
neste fiica, credinta ta te-a mantuit”. Asadar Domnul a
vazut la ea credinta, participarea interioara la actul pri-
mirii harului dumnezeiesc tamaduitor. Este foarte impor-
tant sa avem in vedere acest lucru si in cazul obiceiului
de a atinge vesmintele sfintitilor slujitori ai Bisericii.
Daca omul face asemenea gesturi in incercarea de a



Miride si merinde pentru suflet 359

dobandi ajutor dumnezeiesc din afard, fara participa-
rea lui, fara rugdciune sau evlavie, fara sa participe cu
toata fiinta, adica inclusiv cu sufletul si cu mintea, nu este
recomandat, cdci vesmintele nu au putere intrinsecd, ci,
tiind simboluri, tot Hristos, desavarsitul Taumaturg,
da binecuvantarea, mila si bucuria. Prin urmare, cre-
dinciosii sa nu se rezume doar la aceste gesturi, parti-
cipand la Sfanta Liturghie, la procesiuni sau alte sfinte
oficieri ale Bisericii, pierzand din vedere continutul si
simbolistica actelor liturgice.

Din dor de mama

Manat de unele probleme ale schitului, am mers
pana in ,cetate”. Vremea oarecum prielnica, razele mol-
come ale soarelui mangaind chipurile oamenilor agitati,
grabiti, ingandurati, toate aratau ca ne aflam la inceput
de primavara. In zona pietei, o sumedenie de tarabe cu
nenumarate flori, martisoare ori alte suveniruri de oferit
in preajma zilei de 8 martie. Va marturisesc ca m-a sur-
prins placut multimea tinerilor, a copiilor, chiar a varst-
nicilor, roind in jurul comerciantilor, dorind sa achi-
zitioneze un mic dar pentru o femeie draga lor — pro-
babil, in primul rand, pentru mama. Emotionant, insa
firesc, zic eu, cu toate cd afectiunea fata de cea care ne-a
adus pe lume n-ar trebui sa se manifeste numai intr-o
zi conventionala, ci in fiecare clipa a vietii. Din acest
punct de vedere, bag seama, efectul ,,sarbatorii” se do-
vedeste benefic. Nu stiu daca ma gdsesc in asentimen-
tul dumneavoastra, dar haideti sa ne ddm un raspuns



360 MIRIDE SI MERINDE

sincer la intrebarea: ,,Oferim flori ori un cadou mamei
de 8 martie deoarece asa spune cutuma” — ce-i drept,
nu prea veche —,,ori fiindca simtim nevoia sa ne expri-
mdam In mod concret iubirea fata de cea care ne-a im-
prumutat trup din trupul ei?”. Un lucru ramane cert:
ziua femeii, a mamesi, nu se celebreaza decat de vreo 40
de ani, sarbdtoarea instituindu-se abia in 1975. V-ati
intrebat cum 1si demonstrau oamenii dragostea fata de
ele inainte de aceasta data? Oare nu li se ofereau flori,
daruri, imbratisari? Pastrez convingerea ca semenii
nostri nu simteau numaidecat trebuinta unei zile decla-
rate ,a femeii”, ,,a mamei”, spre a-si arata In mod concret
afectiunea si gratitudinea fatd de cele mai iubite fiinte
pamantene. Da! Mamele sunt — asa s-ar cuveni — cele
mai iubite, adorate, respectate. Veti spune: , Da, asa-i!”.
Nici nu se poate altfel!

A venit aseard mama, din sdtucu-i de departe,

Ca sa-si vada pe feciorul, astazi domn cu multa

carte.

«Poate mor, ca sunt batrana, si-a prins dorul sa

ma-ndrume

Sd mai vad o datd, maica, ce mi-e azi mai drag pe

lume!

Caierul mi-i pe sfarsite... maine poate-si curma firul

Si-ntre patru blani de scanduri sa ma cheme cimitirul.

Cand si cand, in miezul verii sau de Pasti, sa vada

satul,

Cum Imi vine ca-n toti anii, la cdsuta mea baiatul

Si-avand tihna si odihna, la venire sau plecare,

S-aprinzi si la groapa maichii cate-un pai de luma-

nare!...»



Miride si merinde pentru suflet 361

A tdcut apoi batrana si-a plans mult, cu lacrimi
grele,
Ce, curgandu-i lin In poald, se-ntalneau cu ale mele.”

Dragoste si manipulare

Forfotd, cadouri, oferte golitoare de buzunare, casa-
torii de o zi, spectacole, prajituri numite cu numele celui
mai curat si frumos simtdmant prin care ne asemanam
cu Dumnezeu, iubirea. Iata cateva din preocuparile
multor tineri in preajma zilei de 14 februarie, cand,
chipurile, se celebreaza Ziua indragostitilor. Uitand de
obiceiurile populare, de credinta si datinile noastre stra-
mosesti, junii, Incurajati de mass-media, de politica ob-
sesiva a unor lanturi de magazine, au adoptat, cu o in-
explicabila usurinta, sarbatori strdine, evidentiate in-
deosebi prin opulentul caracter comercial. Intre ele,
foarte trambitata este cea de la mijlocul lui Faurar nu-
mita Valentine’s Day. La prima vedere, o putem consi-
dera o festivitate frumoasa, motivata de iubire. Care
alt sentiment uman a dat nastere la mai multe opere li-
terare sau creatii artistice? Iubirea I-a facut pe om sa
rascoleasca in tainele fiintei sale, scotand la lumina tot
ce are frumos si sensibil. Parcd ar merita si o zi speciald
de celebrare, ar zice unii.

Totusi, in cazul asa-zisei sarbatori inchinate dra-
gostei, exista o problemd legata de intelegerea sensului
corect al iubirii ocrotite de cel invocat drept patronul ei,
Sfantul Valentin. Din traditie aflam cd era preot si a trdit
la Roma, pe cand domnea imparatul Claudius al II-lea.



362 MIRIDE SI MERINDE

Acesta, considerand ca soldatul cu sotie si copii nu se va
dedica pe de-a-ntregul luptei, razboiului, le-a interzis
recrutilor sa se casatoreascd. Preotul Valentin, sfidand
porunca impdrateascd, a continuat sa oficieze in taind
slujba cununiei ostenilor doritori de a-si Intemeia o fami-
lie. Astfel, el s-a opus dezordinii morale si sentimentale
a tinerilor, incurajate de hotararea neinspiratd a auto-
cratorului roman, propovaduind, in schimb, iubirea bine-
cuvantatd de Dumnezeu prin casatorie. Pentru aceasta,
slujitorul Domnului a fost prins si ucis intr-o zi de 14
februarie. Ortodocsii nu proslavesc un sfant Valentin la
data respectiva, ci pe cuviosii Auxentie, Maron si Avraam.
Sinaxarele Ortodoxiei vorbesc despre un sfant Valentin,
episcop al Umbiriei, abia pe 30 iulie, iar in ziua de 24
aprilie, un sfant cu acelasi nume, originar din Durosto-
rum, si pe 24 octombrie, un alt Valentin, tot mucenic,
alaturi de Marcu si Sotirih. Iatd, asadar, o dovada in
plus ca Valentine’s Day reprezintd o celebrare strdina
de duhul Ortodoxiei de vreme ce noi nu avem in calen-
dar pe sfantul invocat de uzanta serbarii. Totusi, daca
tinem seama de ce spune traditia apuseand despre viata
lui, intelegem lesne ca preotul martir Valentin a murit
apdrand institutia sfanta a familiei.

Reflectand la cele aratate anterior, nu credeti ca
Sfantul Valentin se intristeaza din pricina folosirii nu-
melui sau ca motivatie pentru promovarea unui con-
cept strain de credinta si jertfa lui? El nu a incurajat
casdtoria de proba, mariajul de o zi, dezordinea senti-
mentala, viata imorala, ci asumarea deplind, constienta,
a ceea ce inseamna institutia sfanta a familiei, fiindca iu-
birea dintre barbat si femeie izvoraste din iubirea divina



Miride si merinde pentru suflet 363

si se revarsa in Dumnezeu, Care nu poate zdddrnici un
sentiment natural, caracteristic omului. Ce bine ar fi
daca adolescentii ar tine seama ca Domnul binecuvan-
teazd dragostea atat timp cat se intelege corect definitia
ei! lubirea autentica trebuie sd ne indumnezeiasca.
Referitor la asa-zisa sdrbatoare Valentine’s Day,
cati tineri s-au Intrebat: de ce ar fi nevoie de o zi cand
sd se arate In mod ostentativ dragostea? Se poate mar-
gini dovada iubirii la o singura dati din calendar? In
restul anului nu mai exista astfel de simtaminte? Ar fi
o amard Inselare daca s-ar da crezare acestor presupu-
neri: cuvintele dumnezeiestii scripturi ne spun limpede
cd ,,dragostea este de la Dumnezeu si oricine iubeste
este nascut din Dumnezeu si cunoaste pe Dumnezeu.
Cel ce nu iubeste n-a cunoscut pe Dumnezeu, pentru
ca Dumnezeu este iubire” (I In. 4, 7-8). lar cine a cunos-
cut iubirea se incapataneaza sd nu mai moard, caci , cel
ce ramane in iubire rdmane in Dumnezeu si Dumnezeu
ramane in el”, ne spune tot cartea sfanta. Asadar tinerii
sa nu uite ca acest concept, care, din pricina secularizarii
vietii si relativizarii sfintelor invatdminte, a ajuns dez-
bracat de sensurile sfinte, inchide in taina lui cheia ves-
niciei. Marele teolog rus Paul Evdochimov afirma ca
puterea iubirii manifestata intre oameni trebuie sd se
ancoreze In vesnicie, deoarece a spune , te iubesc” este
totuna cu a rosti ,nu vei mai muri”. Cum se poate asa
ceva? Doar prin Sfanta Taind a Cununiei, care este in
Hristos si Biserica. Iar cum Mantuitorul nostru ramane
vesnic in comuniune cu Mireasa Sa, Biserica, tot astfel,
prin slujba Sfanta a Cununiei, barbatul si femeia sunt
facuti nemuritori, caci prin dragoste vor birui chiar



364 MIRIDE SI MERINDE

moartea si se vor impdrtasi din iubirea nesfarsita a
Sfintei Treimi.

Vasazica, cine iubeste cu adevarat pe Dumnezeu
va intelege netagaduita dragoste, oferind-o celor din
jur cu aceeasi mdrinimie a Cerescului Tatd. De aceea
zic: adolescentii nu trebuie manipulati prin sarbatori
surogat dedicate iubirii. Dupa toate auspiciile, multi
juni nu vor renunta la Ziua indrdgostitilor, nici la obis-
nuinta de a oferi daruri, impusa oarecum de cutuma
occidentald, acolo unde s-a si inventat acest kitsch cu
iz festiv. Cu atat mai putin marile centre comerciale,
mall-urile, organizatorii de spectacole, care, profitand
de ,generozitatea” indragostitilor in a-si etala sentimen-
tele, isi vor rotunji veniturile. Cei ce inca nu au inteles
cd dragostea nu poate deveni prizoniera unei singure
zile mdcar sa ia seama ca cele mai frumoase cadouri sunt
cele spirituale: nu se demodeaza, nici nu sunt perisabile.
Si, daca tot vor cinsti ziua, Incaltea sd invete ca iubirea
se poate exprima cu decentd, cu simtaminte curate, Incat
sdrbatoarea sd se preschimbe Intr-o zi a dragostei sfinte
neuitand, totodata, ca iubirea autentica trebuie sa se
manifeste in orice clipa a vietii si cd In fiecare ceas al
existentei noastre avem datoria sa ne aratdm in primul
rand dragostea si fidelitatea fata de Dumnezeu, Izvorul
iubirii si al vietii vesnice.



Miride si merinde pentru suflet 365

Faima lumeasca arsa de focul crematoriului

Discutiile aprinse despre incinerarea unei cunos-
cute persoane publice recent decedate mi-au amintit
de un dialog avut, acum cativa ani, cu un personaj ce a
dorit ca trupul lui sa fie dat flacarilor dupd moarte.
Am strabatut cale lunga pentru a-i vorbi, incercand sa-1
conving sd-si schimbe decizia, trecutd, de altfel, in tes-
tament. Un om cult, cu o casa ticsita de carti, tablouri,
ce In viata-i tumultoasa cunoscuse mari personalitati
romanesti, ierarhi, preoti, al carui tatd fusese slujitor al
altarului in Iasi. Dupa conversatii indelungi, tindeam
sd cred, constructive, la despartire, mi-a spus: , pdrinte,
iti promit cd ma voi gandi”. Boala nemiloasa i-a curmat
viata mai devreme decat s-ar fi asteptat. Cu o saptamana
inainte de a se stinge, m-a sunat, confesandu-mi-se cu
un glas deprimat: ,, pdrinte, regret ca raspunsul pe care
trebuie sa ti-1 dau e unul nefavorabil. Nu-mi pot schimba
decizia, cu toate cd, sincer, am ajuns sa ma intreb ca
Arghezi: dacd totusi dincolo exista ceva!? Dar iti mar-
turisesc cd nu vreau sa-i ingreuiez situatia sotiei mele.
Incinerarea e solutia cea mai usoard pentru ea”. Mi-a in-
chis telefonul precipitat, fapt ce m-a determinat sa incerc
sd iau legatura din nou cu el. Nu am reusit: intrase in
coma. Am continuat s-o rog pe sotia defunctului sa-i in-
calce dispozitia testamentara, iInmormantandu-1 cresti-
neste. Din pacate, nu a voit. Tncépé’génarea ori neintele-
gerea corecta a rostului Inhumarii trupului au facut-o
sd indeplineasca dorinta nefericitului ei consort. L-am
pretuit, iar durerea mi-a sporit-o imposibilitatea de a ma
ruga pentru el, de a-1 pomeni la Dumnezeiasca Liturghie.



366 MIRIDE SI MERINDE

Tin minte ca prima discutie pe aceasta tema am avut-o
cu Biblia in mana. Nu nega invatatura Bisericii, dar mi
s-a parut indiferent fati de ea. Imi invoca nume mari
ale culturii romane ce pardsisera scena vietii in acelasi
mod: Garabet Ibraileanu, Eugen, Monica si Nadia Lovi-
nescu, Mircea Eliade, pictorii Octav Bancild, Steriadi,
alaturi de numerosi alti profesori, artisti, oameni politici
sau ,,simpli muritori”. El si restul , arsilor” considerau
ca focul ,, purificd, simplifica si condenseaza ceea ce un
individ a reprezentat fiind viu, prin ardere scotandu-se
in relief esente fundamentale umane. Imi spunea, in
plus, ca incinerarea nu face decat sa amplifice cultul
mortilor, punand mai mare accent pe suflet decat pe
trup, ce prin moarte devine un rest de existenta, inutil,
dizgratios”. Ce ratacire sa crezi cd focul material are
puterea de a purifica mai mult decat focul dumnezeirii!!!
Dar cum ramane cu indemnul Sfantului Apostol Pavel
de a ne pretui trupurile, de a le transforma in temple ale
Duhului Sfant? Nici dupa moarte trupul nu se pre-
schimba 1n ceva inutil, caci, constituind un instrument
al sufletului, prin el omul a savarsit binele, a implinit
Cuvantul lui Dumnezeu. De aceea, asezarea in pamant
ofera un ragaz trupului pana la Judecata de Apoi,
cand, in partasie cu sufletul, va ajunge la fericirea ves-
nicd fdgaduita. Nu-mi propun sa realizez aici o apologie
a Inmormantarii trupurilor. S-au scris articole excelente
in domeniu, tratand problema sistematic. Voiesc sa va
spun ca persoanele care isi doresc incinerarea proce-
deaza asa adeseori din orgoliu, pentru a fi ,la moda”
cu altii din breasla lor ce au avut acelasi sfarsit dramatic.
Recurg la asemenea strdine practici de credinta ortodoxa



Miride si merinde pentru suflet 367

spre a iesi, chipurile, demn din ,scena”. Dar oare dem-
nitate inseamna sa pleci ,,dincolo” parjolit de flacari,
transformat in cenusa? Lipsa discerndmantului ori boala
indelungata ce le-a intunecat ratiunea pot reprezenta
alte pricini ale deciziei lor zguduitoare. Desigur, prin-
cipala cauzd consider ca este putina lor credinta, nein-
telegerea adevarului ca trupul inmormantat se afla in
asteptarea invierii de obste. Prin inmormantare, un
bun crestin urmeaza pilda modelului desavarsit al vie-
tuirii noastre pdmantene, Hristos Dumnezeu, asezat in
mormant, dupd pogorarea de pe Cruce, de catre losif
din Arimateea si Nicodim. Credinciosul implineste
astfel cuvintele dumnezeiesti ce poruncesc ca trupurile
sa se intoarcd in pamantul din care s-au luat (cf. Ecc. 12, 7).
Punerea in mormant se dovedeste un semn al iubirii,
al pretuirii fata de repausat, aducand binecuvantarea
Cerului asupra celor ce sdvarsesc inhumarea adormitilor:
,atunci a trimis David soli la locuitorii din labesul Ga-
laadului, ca sd le spuna: Binecuvantati sunteti voi de
Domnul, pentru ca ati ardtat mila lui Saul, domnul vostru
si unsul Domnului, si I-ati ingropat pe el si pe fiul lui,
Ionatan” (I Rg. 2, 5). Mihai Eminescu, marele nostru
poet national, considera pamantul patriei mai bogat, mai
sfant, fiindca in el s-au depus trupurile atator romani pe
care tdrana i-a imbratisat, primindu-i la vremelnica
odihna.

Revenind la cazul expus: cum trebuia oare sd pro-
cedeze sotia? Sa-i implineasca nesabuita dorinta de inci-
nerare sau sa-1 salveze duhovniceste, oferindu-i sansa
impértasirii din lumina si iubirea Sfintei Treimi? Intr-o
conferintd, parintele Staniloae spunea cd, daca iubesti



368 MIRIDE SI MERINDE

pe cineva cu adevarat, 1i doresti binele suprem: mantu-
irea. Or, In aceste conditii, o Incalcare a unei dorinte ne-
chibzuite nu constituie un pdcat, cred, ci o indreptare a
ei. 5i In mdnastire ascultarea fatd de superior, de frati se
face pana la pacat. Daca staretul ori duhovnicul mi-ar
da un canon contravenind credintei dreptmadritoare,
atunci nu l-as implini, ci m-as ruga pentru parinte, asu-
mandu-mi consecintele neascultarii, nesupunerii.

Am ales titlul materialului astfel deoarece am obser-
vat cd In ultimul timp a devenit o chestiune de bonton
pentru unele nume cu rezonantd din viata romaneasca
sa se despartd de aceastd lume prin foc. Oare gloria, slava
lumeasca 1i determind sa nu distinga Intre credintd si or-
goliu? Popularitatea, puterea politicd, banii, faima, gesti-
onate fara smerenie si credinta, risca sa duca la decizii
pripite, care, desi luate Intr-un moment istoric dat, au
regretabile consecinte vesnice.

Fotografierea raposatilor, intre necesitate si
exagerare

Nu demult, Moldova si toatd Romania s-au imbracat
iardsi In doliu, caci am pierdut pe unul dintre marii calu-
gari ai Ortodoxiei romanesti, parintele Iustin Parvu.
Lacrimi, flori, rugaciuni staruitoare; modalitdti prin care
romanii de pretutindeni, calugari sau calugarite, preoti,
credinciosi de aproape ori de departe au venit sa-si
conduca duhovnicul, parintele, binefdcatorul catre bolti-
le Vesniciei. Inscriindu-ma in randul lor, intr-una din
serile priveghiului m-am aldturat celor ce-1 jeleau, luan-
du-si ramas bun. Cu ceilalti frati slujitori prezenti acolo



Miride si merinde pentru suflet 369

am savarsit un trisaghion la capataiul celui ce, cu putin
timp In urm4, statea in scaunul spovedaniei, aducand
bucurii sfinte, mangaiere duhovniceasca miilor de ro-
mani ce-si plecau genunchii sub epitrahilul inmuiat in
mierea harului dumnezeiesc. Un amanunt observat m-a
surprins in mod nepldcut. L-am remarcat chiar si in ziua
inmormantdrii: prima grija a unora dintre pelerinii ajunsi
in fata sicriului, unde vremelnic a fost depus spre odihna
trupul parintelui Iustin, nu era sdrutarea Sfintei Evan-
ghelii sau a Crucii, de care s-a sprijinit duhovnicul toata
viata, ci sd faci o fotografie. In ziua pogribaniei, cand,
dupa randuiald, trupul staretului era purtat in jurul bi-
sericii, am ramas uimit de multimea de maini ridicate
inspre Cer, ndddjduiam ca pentru rugdciune, dar, vazand
ca aproape toate tineau un telefon ori vreun aparat in
vederea imortalizarii sicriului, tind sa cred ca multora
li se parea mai importanta o fotografie decat inaltarea
unei rugi. Nu-i exclus sa md insel; unii poate ca se si rugau
in timp ce fotografiau. Eu, unul, as prefera o rugaciune
autentica decat una rostita printre gadgeturi. De aceea,
m-am intrebat si imi arat aici aceeasi nedumerire: de ce
unii oameni tin cu atata indarjire sa aiba o fotografie cu
un om drag aflat in sicriu? Oare parintele Iustin, in toti
anii cat a spovedit, a binecuvantat, a dojenit, a aparat
demnitatea neamului romanesc, a plans, s-a bucurat, a
oftat, a povatuit, oare, zic, nu se cddea sa-1 tinem minte
in astfel de ipostaze? De ce l-am dori pe pdrintele imor-
talizat in racld, din moment ce sederea in aceasta consti-
tuie doar o trecere? In genere, repet adeseori acelasi
lucru: pe bunici, parinti, prieteni, apropiati care-si termina
calatoria din lumea pamanteana se cade sa-i pastram in



370 MIRIDE SI MERINDE

mintea noastra cum i-am cunoscut. Nu cd ne-am teme
de moarte, nu ca am evita sa vedem un cosciug, caci,
vrand-nevrand, el va fi patul ce ne va duce si pe noi catre
celalalt tdram. Nu ma refer la asa ceva, ci la dragostea,
bucuria, ba chiar la efortul de a ne aminti acea persoana
asa cum a fost toata viata printre noi.

Insasi etimologia notiunii de fotografie ne va ajuta
sd pricepem ca a fotografia inseamna cu mult mai mult
decat a declansa un blitz. Substantivul isi are originea
in doud cuvinte provenite din limba greaca: fotos, adica
lumind, si grafein, cu Intelesul de desen, scris. Literalmente
se poate traduce prin a picta cu lumina. Ce frumos ar fi ca
lumina neuitdrii, a recunostintei sa ne zugrdveasca in
minte, In chip desdvarsit, figura celor dragi!

Vasadzics, fotografiile reprezinta o modalitate de a
pastra pentru istorie imagini, frumuseti, drame, clipe
emotionante din existenta unui om. Dar de aici pana la
obsesia de a imortaliza in fotografii sau in inregistrari
video pe cei ce vremelnic stau In sicriu se creeaza o poteca
periculoasa. Citeam de curand ca unele firme de servicii
funerare si-au trecut recent in oferte transmiterea online
a slujbelor de inmormantare. O exagerare aratand acelasi
reprobabil fapt: in loc sd ne rugdm pentru repausat, in
loc sa plangem, implorandu-L pe Cerescul Parinte sa-i
aseze sufletul in ceata dreptilor, noi tindem sa trans-
formam slujba inmormantarii intr-un spectacol, care,
in ,epoca moderna”, poate fi urmadrit si online.

Avand in vedere toate acestea, sa facem apel la echi-
libru, la decenta. In unele situatii, intr-adevar, o fotogra-
fie sau o imagine video devin o mangaiere pentru o ruda
sau un prieten aflat pe meleaguri indepartate, care n-a



Miride si merinde pentru suflet 371

reusit sa ajungd la o inmormantare survenitd in urma
unui deces neasteptat. De aceea, proverbul romanesc
ne va ajuta sa iesim din incurcdturd. Ca sa nu exageram,
dar nici sa ne aratam habotnici, sa ne amintim ca ,,tot
ce-i mult strica”.

Mosii de vara si dorul de cei dragi

Dintotdeauna moartea a provocat mahnire si adanca
durere. Oricat ne-am stradui s-o evitam, ramane o reali-
tate cu care ne intalnim frecvent, pand cand noi insine ne
vom afla in ghearele ei. Cand cineva drag trece ,, dincolo”,
conducandu-l spre locasul de vremelnica asteptare a
Dreptului Judecator, adeseori ne intrebam: de ce moarte?
Cum ar fi ardtat existenta fara ea? Ce facem cu dorul de
cei lasati acolo, departe de casa? Cum sd ne impdcam cu
acest simtdmant, atat de greu de purtat in taina sufletu-
lui? De ce Dumnezeu, Iubirea Tnsé@i, ne impovareaza
cu asa o sarcind?

In dor, indeosebi noi, romanii, trdim sentimentul
unei legaturi intense cu cei apropiati plecati departe de
noi ori in lumea cealalta. Din inimd nu reusim sa ni-i
scoatem. Dorul, dupa cum afirma parintele Dumitru
Staniloae, reprezinta simtirea acutd a absentei celor dragi
din orizontul nostru, un gol pe care altii nu vor izbuti sa-1
umple nicicand. Tot marele teolog spunea ca dorul aduce
si pastreazad in cel stdpanit de el chipul celui dorit, dar
si o durere, deoarece chipul nu tine cu adevarat locul
celui absent. Dorul este ,, trimis” de acela. Prin dor vine
ceva de la el sau se indreapta ceva din fiinta celui ce
doreste catre cel dorit.



372 MIRIDE SI MERINDE

Am convingerea ca ati trait cu totii acest inefabil
sentiment. Desi moartea ne-a despartit de cei dragi, la
soroacele randuite de Biserica spre pomenirea de obste
a celor adormiti simtim ca ne aflam in comuniune cu
ei, cd dorul se ostoieste, despartirea devine suportabila,
durerea se aling, lacrimile capata sens, tristetea se indbusa
de o dulce ,,revedere”.

Asemenea stari Tncercam si in sambata de dinaintea
Rusaliilor, numita in popor Mosii de vara. Dar de ce toc-
mai acum popasul de rugiciune si aducere aminte? li
pomenim pe repausati cu nddejdea ca Duhul Sfant le
va mangaia starea, in asteptarea Dreptului Judecitor,
cu necurmata speranta ca si ei se vor impartdsi de iubirea
si lucrarea Duhului Sfant, caci El strange neamurile in
unitatea credintei, adunand diversitatea la unitate, inau-
gurand vesnicia. Cincizecimea deschide vistieria vietii
noi, eterne, dovedind ca Duhul Sfant are rolul de a con-
teri darurile mantuirii si de a ne ajuta la tnsusirea lor in
mod real si activ. Prin Duhul Sfant Hristos ne sta mereu
aldturi. Asadar pomenindu-i, credem cu tarie cd Domnul
Se va afla si langa dansii, pani la sfarsitul veacului. In
lipsa comuniunii cu ei, bucuria Rusaliilor nu ar fi depling,
tiindca Duhul Sfant este Cel Care-L uneste pe Hristos
cu oamenii si pe oameni cu Hristos. Tot Duhul Sfant ne
aduce negrdita bucurie a reintalnirii, pe calea rugdciunii,
cu cei plecati in vesnicie.

Doar astfel intelegem acribia strabunilor in a pastra
nezdruncinata pomenirea raposatilor, cu precadere la
indatinatele soroace statornicite de Biserica. Se cunosc bine
frumoasele traditii ce insotesc Dumnezeiestile Liturghii
si dezlegdrile parastaselor la Mosii de vara. Evlaviosii



Miride si merinde pentru suflet 373

nostri stramosi au Impamantenit ca in aceasta zi sa se
ofere de pomana bucate ori fructe de sezon asezate in
strachini de lut, impodobite cu flori, menta ori busuioc.

Am gandit indelung la emotionanta randuiala. Imi
amintesc, din copildrie, cum mama ori bunica um-
pleau ulcioare cu lapte ori castronele cu sarmale, apoi
le impdrteau megiesilor, dupa intoarcerea de la biserica,
unde, la sfarsitul Sfintei Liturghii, se iesea In cimitir,
pentru ca preotul sa tdmaieze si sa stropeasca cu vin
mormintele primenite, pline de flori. Bunica se dovedea
mai tipicard. Nu gusta nici ea, dar nici noud nu ne dddea
din bucatele pregatite pana ce nu impartea de pomana.
Bucuria noastra crestea cand sfioasele batrane de prin
jur veneau sa ne aduca din ofrandele lor, puse in cas-
troane din care aburii neastampadrati ne pofteau la festi-
nul mult asteptat. Lumanarile arzande, alaturi de florile
legate imprejurul vaselor cu mancare, sporeau taina.
Acum abia inteleg ca bucuria venea din implinirea do-
rului celor ce ofereau darurile, cdci rugdciunea savarsita
pentru cei adormiti reimprospata in suflete chipul pre-
zentei persoanelor pomenite, aratand ca iubirea adeva-
ratd n-o curma nici moartea, cd dragostea fatd de cei
plecati nu se sfarseste vreodatd. De aceea, dupa o an-
cestrala randuiald, se atasa vaselor de lut cate un cola-
cel rotund, frumos rumenit de dogoarea cardmizilor
incinse.

De ce oare inteleptii nostri batrani au ales sa includa
in ritualul Mosilor de vara strachinile confectionate din
pamant? Nu cumva are legdtura cu vechea zicald a
varstnicilor care aveau constiinta cd, dupa ce vor pasi
,,dincolo”, se vor face ,0ale si ulcele”? Credeau asadar



374 MIRIDE SI MERINDE

ca moartea nu inseamnad o disparitie in van, nicio trecere
in nefiintd, cum gresit se exprima unii astdzi. Pastrau
neclintita convingere ca sufletul se Intoarce la Dumnezeu,
Care l-a dat, iar trupul, in pamantul de unde a fost luat,
dupa cum gldsuiesc rugdciunile din slujba pogribaniei.
Ce profund adevar!

Se observd lesne o similitudine intre etapele vietii
umane si cele ale plamadirii unui vas de catre olar. Nas-
terea poate fi asociata cu pregatirea si dospirea argilei.
Cresterea, educarea si pregatirea pentru viatd a puiului
de om corespund cu modelarea obiectelor din lut. Etapele
uscarii si arderii acestora se aseamand cu educarea si ma-
turizarea insului. Virtutile, frumusetea si asezarea du-
hovniceasca a fiintei ne trimit cu gandul la procesul de
ornare a vaselor trecute prin fierbinteala cuptoarelor.
Sfarsitul, desigur, se petrece cam in acelasi chip cu spar-
gerea ori deteriorarea vasului.

Revenind la dorul de cei dragi plecati in vesnicie, os-
toit prin rugdciunea de pomenire a lor, se pare ca unii se
mistuie cu acest sentiment. Am auzit o batrand ce-si
pierduse fiul in razboi zicand: ,Md voi duce In mormant
cu dorul de el”. Emotionant! Din vesnicie va face parte si
dorul!

Rostul slujbelor de pomenire pentru
cei adormiti

An de an, in sambata de dinaintea duminicii Dreptei
Judecati, Biserica a randuit pomenirea de obste a tuturor
celor din veac adormiti in dreapta credintd, zi numita



Miride si merinde pentru suflet 375

in popor Mosii de iarna. Prin aceasta ne aratam iubirea
cdtre Dumnezeu, manifestata prin neuitarea si dragostea
fata de cei plecati dintre noi, ziua de pomenire oferin-
du-ne un binecuvantat prilej de a savarsi fapte bune in
numele lor. Ins3 rugiciunile pentru ei pot fi, deopotriva,
un indemn de a cugeta profund la moarte, socotita de
Sfintii Parinti drept , cea mai Inalta filosofie a vietii”.
Ne vine greu sa acceptam ca petrecerea noastra pa-
manteasca se va sfarsi. Dar, daca ne vom gandi adesea
la moartea vremelnica a trupului, ne vom izbdvi de
moartea cea vesnici a sufletului. In societatea contem-
porana, ce exalta pldcerile si bucuriile inselatoare ale
existentei biologice, iIndemnul de a medita la moarte
pare utopic. Cu toate acestea, Sfantul Ioan Scdrarul gla-
suieste: , cugeta la moarte si nu vei gresi in veci”. Batranii
nostri aveau, probabil, acces mai greu la astfel de cuge-
tdri, dar simteau, nutreau convingerea ca moartea nu
inseamnd disparitie, ci mutare intr-o alta lume. Asa Imi
explic de ce acordau o atentie aparte soroacelor la care
Biserica cheama poporul si-si cinsteasca stramosii. Imi
amintesc cu cata grija pregateau bunica si mama cosul
cu pldacinte, cozonac ori colaci. De cu seard, puneau la
tiert graul, veghindu-1 cu dragoste si rugaciuni. Tot
atunci se Intocmeau pomelnicele.

Ati observat? Cei batrani au o memorie de invidiat.
Astern pe hartie o sumedenie de nume, intr-o ordine
doar de ei stiuta. Si acum intalnesc asemenea marturii
ale neuitarii, ale iubirii, purtate de maini brazdate de
munca si vremi, aduse cu lumanarea aprinsa la dumne-
zeiescul altar. Hartiile cu numeroasele prenume asezate
in coloane stau cuminti, asteptand sa fie pomenite la



376 MIRIDE SI MERINDE

Stanta Proscomidie, Dumnezeiasca Liturghie si slujba
Parastasului. Va marturisesc ca am lansat o provocare
unor tineri: , Va rog, scrieti toate rubedeniile voastre
decedate, addugand cunostinte, colegi, prieteni, profe-
sori trecuti la Domnul”. Cu amaraciune, am constatat
cd rezultatul s-a ardtat, de cele mai multe ori, dezamagi-
tor. Unii nu stiau nici cum se numesc nasii de botez ori
chiar strabunicii lor. Vedeti cat de important este sa in-
tocmesti un pomelnic al celor adormiti? El addposteste
un Intreg arbore genealogic, alcatuit ad-hoc, dovedind
puterea iubirii si a neuitdrii stramosilor, marturisind ca
moartea, oricat de dureroasa si infricosatoare ar parea,
nu ne desparte de cei dragi. Cred cu tarie cd scrierea po-
melnicului celor aflati in vesnicie reprezinta nu doar
un act de cult, ci si de culturd, determinandu-ne sa nu ne
uitdm spita neamului.

Asadar Mosii de iarnd constituie un popas duhov-
nicesc in care ar trebui sa meditdm mai adanc la semni-
ficatiile slujbelor Bisericii pentru cei adormiti, dar si sa
invatam sa le implinim corect, caci de-a lungul timpului
au aparut obiceiuri strdine de traditia Sfintei Ortodoxii.
In frecvente cazuri, credinciosii pun accent indeosebi
pe indeplinirea unor cutume, unele chiar amuzante,
uitand esentialul: rugdciunea, insotitd de faptele de mi-
lostenie savarsite in numele mortilor, al celor ce au o re-
ala nevoie de ajutor. Poate ca din acest motiv unii tineri
manifesta nedumerire sau chiar ezitare cand isi vad
parintii sau bunicii preocupandu-se constant de astfel
de randuieli.

De aceea, se cade sa aducem cateva marturii menite
sa ne intdreasca in convingerea cd slujbele de pomenire



Miride si merinde pentru suflet 377

pentru repausati sunt absolut necesare. Bundoard, in
Vechiul Testament gasim indemnuri la milostenie in
numele celor adormiti. Pe langa rugaciuni staruitoare,
se cereau si pomeni. Tobit, spre exemplu, aflandu-se in
ultimele clipe de viatd, i-a spus fiului sau: , Fii darnic
cu painea si cu vinul tdu la mormantul celor drepti,
dar pacatosilor sa nu dai” (Tob. 4, 17), adica facerile de
bine sa vizeze pe cei nevoiasi, dar si cucernici, credin-
ciosi. Isus Sirah invata: , Ddrnicia ta s atinga pe toti cei
in viatd si chiar mortilor fa-le parte de darnicia ta” (Sir.
7, 35). O alta dovada a necesitdtii rugaciunilor pentru
cei din lumea cealalta o gasim in Cartea a doua a Maca-
beilor (12, 46), unde se subliniaza cat de greu cantaresc
rugdciunea si jertfele in slobozirea lor de pacate: , Drept
aceea, sfant si cucernic gand a fost, ca a adus jertfa de
curdtie pentru cei morti, ca sa se slobozeasca de pacat”.
In Noul Testament ni se vadeste posibilitatea iertarii
chiar dupa moarte a unor pacate, exceptie facand cele
impotriva Duhului Sfant (Mt. 12, 31-32). Sfintele Evan-
ghelii ne aratd ca Hristos a savarsit nenumarate fapte
minunate asupra unor persoane la rugamintea altora,
iar cele trei Invieri le-a Infaptuit miscat de plansul si ru-
gdaciunile celor dragi ai lor. Ni se adevereste astfel ca,
prin mijlocirea credintei si a dragostei, multe se impli-
nesc, deoarece, ne spune Sfantul Apostol Pavel, nici
macar mormantul nu poate stavili iubirea (I Co. 13, 8).
Rugdciunile, milosteniile in numele repausatilor devin
asadar o sfanta raspundere: ,,Datori suntem sa ne punem
sufletele pentru frati” (I In. 3, 16).

Sa amintim si cateva marturii patristice, specifi-
cand cad asemenea rugdciuni s-au rostit inca din Biserica



378 MIRIDE SI MERINDE

primard, ele regasindu-se in cele mai vechi liturghii
cunoscute, ba chiar in Constitutiile Apostolice. Sfintii
Parinti au lamurit In mod explicit necesitatea acestora:
Sfantul Epifanie, trditor in secolul V, spune: ,Pentru
cei morti se fac pomeniri, savarsindu-se rugdciuni si mi-
lostenii”. Sfantul Chiril precizeaza ca, prin ele, cei trecuti
dincolo ,, vor dobandi mare folos”, iar Sfantul Ioan Da-
maschinul afirma cu tarie ca rugaciunile oranduite in
cadrul Sfintei Liturghii pentru cei adormiti ,,au un folos
cat se poate de mare”. In fine, Sfantul Ioan Gura de Aur
ne Indeamna: ,,Dacad vrei sa-ti arati iubirea fata de acel
adormit, atunci foloseste milostenia, caci ea va Invia pe
cel raposat si-1 va acoperi cu slava”.

Asadar rugdaciunile si pomenirile savarsite pentru
cei adormiti ajutd la usurarea de pacate a sufletelor celor
care nu au mai avut ragazul sa arate pocainta, indrep-
tare, nici fapte bune ca sa-L induplece pe Preamilostivul
Parinte. Se intelege ca cei morti in necredinta nu pot
beneficia de roadele acestor mijlociri ale Bisericii, ran-
duite, dupa spusele aceluiasi sfant parinte, prin Duhul
Stant.

1% .

Muzica bisericeasca, credinta si
armonii sonore

In prima zi din octombrie se ingramadesc mai
multe sarbatori, precum roiurile de frunze ingalbenite
ale molaticei toamne se ghemuiesc sub calcaiele timpu-
lui ce se deapana. In primul rand, serbidm Acoperdman-
tul Maicii Domnului, in amintirea minunii petrecute la



Miride si merinde pentru suflet 379

1 octombrie 911 in Biserica Vlaherne din Constantinopul,
cand Sfantul Andrei si Epifanie au vazut-o pe Maica
Domnului, dupa o noapte intreaga de priveghere, cum
acoperea cu Sfantul ei omofor poporul ce stdtea la ruga-
ciune in bisericd. Apoi, la 1 octombrie serbdm in calen-
darul ortodox, pe langa alti sfinti, pe Cuviosul Roman
Melodul, traitor in veacul al VI-lea; potrivit sinaxarului,
in noaptea Crdciunului, pe cand dormea, a primit de la
Maica Domnului o foaie de hartie spre mancare, prin
care s-a Inteleptit si a Inceput a compune cantari de lauda
lui Dumnezeu, sfintilor Sai, dar si Maicii Domnului.
De peste trei decenii, tot la inceput de Brumarel, s-a sta-
tornicit Ziua Internationala a Muzicii in urma deciziei
luate de Consiliul Muzical International, for in cadrul
UNESCO, la propunerea lui Yehudi Menuhin, celebru
violonist si dirijor american, ucenic devotat al genialu-
lui nostru roman George Enescu. O fi stiut maestrul
Menuhin de sarbatoarea dedicatd Maicii Domnului de
la inceputul lui octombrie? Banuiesc ca nu! Decizia lui
tind s-o cred inspiratd. Asadar, in aceeasi zi, un praznic
drag inchinat Maicii Domnului, un sfant care a compus
cantari Preasfintei Fecioare Maria, dar si o celebrare laica,
dedicata muzicii sau rolului ei in formarea noastra spiri-
tuala si culturala.

Pe bund dreptate, se pune intrebarea: este coinci-
denta sau providentad? Toate cele trei sarbatori ale ince-
putului de octombrie au ceva in comun: muzica. Maicii
Domnului i s-au inchinat cele mai alese compozitii mu-
zicale, Stantul Roman Melodul a compus cantari prin
care a preaslavit pe Dumnezeu si pe sfintii Lui, iar fixa-
rea unei zile speciale dedicate artei sunetelor urmareste



380 MIRIDE SI MERINDE

sa constientizeze umanitatea asupra rolului important
al acesteia 1n viata noastrd, cdci ea reprezinta vorbire
mondiala si modalitate de comunicare a tuturor oame-
nilor, indiferent de timp, spatiu, provenienta sociala,
culturala si economicd. Muzica a fascinat dintotdeauna
tiindca omul, in structura lui primordiald, rdmane o fiinta
muzicald. Spunea cineva foarte frumos ca omul, intr-o
atemporala fraternitate cu ingerii in rai, a iInvatat sa cante
de la ei, deoarece indeletnicirea de cdpatai a puterilor
ceresti este sa-L preasldveasca pe Dumnezeu. Omul se
aseamana ingerilor atunci cand cantd, pentru ca in-
cearcd, prin muzicd, sa aduca sldvire Creatorului sau.
Daca am privi in istoria tuturor popoarelor, am gasi,
tara tagada, un lucru comun: muzica; acest fapt ce l-a
determinat pe marele ganditor al Antichitatii, Platon,
sd afirme: ,muzica este o lege morald; ea da suflet uni-
versului, aripi gandirii, avant imaginatiei, inaltand spre
tot ceea ce este bun, drept si frumos. Are o forma neva-
zutd, dar uimitoare, vesnica”.

De-a lungul epocilor, muzica a capatat forme cu
totul deosebite, nascandu-se genuri muzicale care au
impadcat preferintele multor categorii de persoane: blues,
jazz, muzicd ambientald, muzica clasicd, dance, latino,
reggae, pop si o sumedenie de alte forme mai moderne,
cele din urma reprezentand chiar momentele de criza
spirituald si culturala care pandeste astdzi umanitatea.
Pe masura ce ne dezvoltam, iar generatiile se perinda
pe portativul istoriei, preferintele muzicale se schimba.
Felurite piese contemporane, considerate de unii diso-
nante, pot ajunge incantdtoare pentru oamenii de maine,
la fel cum poate ca o compozitie nepretuita in trecut



Miride si merinde pentru suflet 381

astazi cunoaste gloria. Si totusi exista un gen muzical
ce dainuie fara sa ,,imbatraneasca”: muzica noastra bise-
riceascd. Despre ea as vrea sa fac vorbire aici.

Fiecare dintre noi iubeste un anumit gen al artei
sunetelor si, influentati de acesta, tindem sa gandim,
uneori eronat, ca doar el este cel mai deosebit, exprimand
cel mai fidel trairile omenesti. Dati-mi voie sa cred si sa
madrturisesc ca muzica noastra bisericeasca ramane cea
mai autenticd, redand in mod plenar ,fondul sonor al
profunzimilor umane”. Avand toatd pretuirea pentru
variatele compozitii de o rara sensibilitate si frumusete,
totusi nu cred ca exista o creatie mai maiestrita, mai in-
cantitoare decat cea care il preamireste pe Dumnezeu.
Asadar sensul cel mai Inalt posibil al muzicii este atins
atunci cand ea reuseste sa stabileasca punti de comuni-
care intre om si Creatorul sau, cand realizeaza o emoti-
onanta si mult asteptata intalnire a omului cu Prototipul
sdu. Adeseori cuvintele, stihurile nu pot sa exprime pe
deplin emotia si tainele credintei. Or, tocmai aici inter-
vine salvator muzica bisericeasca. Ea il poarta pe om
dincolo de sensurile limitate ale acestei lumi, facandu-1
sa guste din tainele dumnezeirii. De aceea, cantarea bise-
riceascd Insoteste si insufleteste toata viata liturgica a
Bisericii, devenind , purtatorul de cuvant” al rugdciu-
nilor Indltate catre Dumnezeu sau limba cu care omul
vine sa-L intampine pe Domnul, preschimbandu-se
totodata intr-o ofranda placuta Lui, dar si intr-o expre-
sie a sufletului credincios si evlavios. Intr-un cuvant,
muzica bisericeascd reprezintd lumina credintei izvo-
ratd din armonii sonore.



382 MIRIDE SI MERINDE

Pot lipsi Duminica de la Sfanta Liturghie?

Nu de putine ori mi s-a intamplat sa aud din partea
unor credinciosi cd nu au participat duminica la Dum-
nezeiasca Liturghie deoarece au avut mai multe eveni-
mente In familie (nunti, botezuri, aniversari) sau din
pricina faptului cd le-au sosit musafiri, au calatorit ori
chiar au invdtat. Unii, cu o debordanta convingere, se
pretind buni crestini, desi nu gasesc timp s mearga la
Liturghia din duminici si sdrbatori. Sigur ca asemenea
situatii ne amintesc de cunoscuta parabold evanghelica
despre cei chemati la cind. Sarmanii invitati! Au declinat
poftirea si cinstea de a cina cu Dumnezeu. Stim din textul
scripturistic cd Stdpanul s-a maniat foarte tare pe cei ce
s-au folosit de varii pretexte spre a nu da curs onoarei ce
li s-a facut. In nefericita situatie ne aflim si noi atunci
cand, cu aceeasi usurinta, invocam felurite dezvinovatiri
ca sa nu venim la Cina Domnului.

Carevasdzicd, se cer ldmurite doua dileme: pot fi
bun crestin fara a participa la Sfanta Liturghie? Ce acti-
vitati omenesti permit absenta noastra de la aceasta
slujba? Desi raspunsul vi se va pdrea prea abrupt, dintru
inceput trebuie sd afirm ca nu putem fi buni crestini fara
participarea la Dumnezeiasca Liturghie si cd nicio acti-
vitate cotidianad nu justificad lipsa noastra de la biserica.
Ce bine se potrivesc aici spusele parintelui Arsenie Pa-
pacioc: ,,Sfanta Liturghie face abstractie de la orice fel
de comparatie. Sfanta Liturghie este Cer, este Dumnezeu.
In mana omului, bineinteles. E cel mai important, cel mai
mare lucru posibil”.



Miride si merinde pentru suflet 383

Cum sa fii bun crestin fara a fi martor la , misterul
mantuirii neamului omenesc”, permanentizat pe pa-
mant si in ceruri? Nu poti fi bun crestin, zic, daca te
lipsesti de Liturghie, deoarece ea dezvaluie neincetata
lucrare a Domnului nostru lisus Hristos in lume si
pentru lume, in Duhul Sfant, spre a o aduce, primenita
prin Jertfa Sa, inaintea Tatalui. Liturghia ortodoxa, infa-
tisand taina mantuirii, i reaminteste credinciosului isto-
ria rascumpararii neamului omenesc, facandu-l con-
temporan cu Hristos si cu a Sa lucrare izbavitoare pentru
noi.

Totul este sfant si sfintitor in Liturghie, cdci, afirma
Sfantul Ioan Gura de Aur, ,,nu vreun om, nici vreun
arhanghel, nicio alti putere creats, ci Insusi Mantuitorul
a oranduit aceasta slujba”. De aceea, pe parcursul in-
tregii Liturghii, credinciosul trdieste o anumita stare
sufleteasca evolutiva, de la risipirea si tulburarea resim-
tite iIn momentul intrarii in Biserica, la o pace launtrica,
o regdsire a adevaratelor sensuri ale vietii, o hotarare
de a urma calea si povatuirile lui Hristos. Punctul culmi-
nant 1l atinge in momentul impartasirii cu Sfantul Trupul
si Sfantul Sange ale Mantuitorului, atunci cand se uneste
cu dumnezeirea, cu insug,i lisus Hristos, ,,Calea, Adeva-
rul si Viata”.

Intr-o atare situatie, cum si nu vii la sfanta si sfinti-
toarea oficiere? Sfantul Maxim Madrturisitorul spune
cd, intotdeauna la Sfanta Liturghie, sfintii ingeri, care
stau de fatd si se roaga pentru noi si Impreuna cu noi,
scriu de fiecare data pe cei ce intra in biserica si se infa-
tiseaza cu numele lor Tnaintea lui Dumnezeu. Astfel,
,absentele” unui credincios se marcheaza in cer. Cum



384 MIRIDE SI MERINDE

sa nu merg la mareata slujba, de vreme ce In Sfanta Litur-
ghie se Intampla negrdita minune a contemporaneizarii
noastre cu Dumnezeu?! Prin Liturghie El ne cheama sa
participdm la lucrarea divino-umana a mantuirii.

Avand in vedere toate acestea, mi se pare de prisos
sd Incercam a gasi pretexte pentru a lipsi duminica de
la Liturghie. Ce frumos ar fi ca prezenta la biserica sa
constituie grija de capatai a bunului crestin, iar celelalte
activitati sa graviteze in jurul ei! Nu poti pierde o Sfanta
Liturghie, fiindca fiecare oficiere se arata unica in felul
sau si nimeni nu va izbuti s-o recupereze vreodata. Cu-
vintele parintelui Arsenie Papacioc grdiesc limpede in
acest sens: ,este atat de necesara si de obligatorie parti-
ciparea la Sfanta Liturghie, mai mult chiar decat ne sunt
necesare lumina si aerul. Liturghia este cea mai mare
lucrare pe pamant si folosul dincolo de inchipuire al
intregii creatii a lui Dumnezeu”.

Si totusi, 1n societatea contemporana nici nu conce-
pem ca anumite categorii profesionale sa nu lucreze
chiar si in zi de duminica. Ce s-ar Intampla intr-un spital
daca duminica nu s-ar asigura garda necesard macar
pentru interventiile de urgenta? Sau intr-o unitate de
ambulanta? Sau cei de care depinde alimentarea cu apa
a unui oras? Dar daca cei ce se ingrijesc de un azil de
batrani sau orfelinat nu ar prepara hrana, infometandu-i
pe oropsitii locatari din respectivele centre, cum ar fi?
Exemplele pot continua. $i intr-o manastire, duminica,
atunci cand toti cdlugadrii se afld la Dumnezeiasca Litur-
ghie, cineva munceste pregatind masa pentru vietuitori
ori pentru crestinii care solicita la finele slujbei un blid de
mancare. Asadar cum sd proceddm ca sa ne indeplinim



Miride si merinde pentru suflet 385

obligatiile profesionale concomitent cu cele privind in-
vatatura de credintd? Oare unui medic chirurg i se per-
mite sa lipseascd din garda duminica? Cu sigurantd, nu!
Dar el savarseste acolo o altfel de liturghie, a iubirii — pre-
lungirea celei euharistice din Biserica. Devenind , instru-
mentul” desavarsitului Taumaturg, prin mainile sale se
vor tdmadui, se vor salva, primind alinare, cei obiditi
si impovadrati de grele suferinte.

Practic, daca timpul si imprejurdrile permit, cei
obligati sa munceascd in duminici ori in zilele de sar-
batoare, se pot abate pe la bisericd in drumul catre locul
de munca. Aprind o lumanare, rostesc o rugdciune, 13-
sand fagaduinta ca vor reveni sa-si implineasca datoria
de bun crestin. Dupa terminarea programului, pot par-
ticipa, seara, la Vecernie sau vor citi acasa un acatist.
Sarbatoarea nu presupune doar slujba si odihnd, ci si
lucrare duhovniceasca: sa facem milostenie, sa cercetam
pe bolnavi, pe cei singuri, sa zdbovim in preajma celor
ratdciti pe cdrarile umbroase ale vietii. Peste toate, nepar-
ticiparea la Sfanta Liturghie in duminici si sdarbatori
trebuie sa starneasca in sufletul crestinului un sentiment
de regret. Sa evite ca nefirescul sa devina firesc. Chiar
daca obligatiile profesionale il impiedica vina la biserica,
sd nu se resemneze, sd nu lase constiinta sa-i justifice
absenta, ci, dimpotrivd, sd lupte pentru ca la urmatoarea
sdrbatoare sau duminica sa ajungd numaidecat in ,,anti-
camera Impératiei lui Dumnezeu”, Biserica.



386 MIRIDE SI MERINDE

Despre ingenunchere la Sfanta Liturghie

De la o vreme incoace, unii credinciosi, imitand
comportamentul semenilor lor din bisericile slave sau
grecesti, ori sfatuiti de duhovnicii lor, participa la Sfanta
Liturghie stand doar in picioare, iar arareori, luandu-si
cateva momente de odihna, folosesc stranele sau scaunele
din sfintele locasuri. Uneori, la citirea Sfintei Evanghelii
ori chiar In momentul prefacerii Darurilor in Trupul si
Sangele Domnului, cand majoritatea crestinilor inge-
nuncheaza, cei ce raman in picioare fac nota discordata,
tiind catalogati, uneori chiar apostrofati, de cei din prima
categorie ca ar avea un comportament neadecvat in bise-
ricd. Nu o consider o atitudine corecta. In primul rand,
unii pot suferi de anumite afectiuni ce 1i impiedicd sa-si
plece genunchii. In al doilea rand, cei ce nu ingenun-
cheaza respecta o randuiala statornicita inca din secolul
al IV-lea.

Da, desi ar parea scandalos, cei ce stau in picioare
au o atitudine corecta din punct de vedere liturgic, caci,
potrivit unei hotarari luate de Sfintii Parinti participanti
la Sinodul I Ecumenic de la Niceea din anul 325, nu se
ingaduie ingenuncherea clericilor sau a credinciosilor,
nici in biserica, nici la rugdciunea particulara de acasd, in
zilele de duminica. Iata formularea expresd a Canonului
20 de la intaiul sinod a intregii lumi crestine: ,,Deoarece
sunt unii care 1si pleaca genunchii (ingenuncheaza)
Duminica si in zilele Cincizecimii — pentru ca toate sa
se pdzeasca in acelasi fel in fiecare parohie (eparhie),
Sfantului Sinod i s-a parut ca rugaciunile sa fie aduse
(facute) lui Dumnezeu, stand ei in picioare”. Carevasazica,



Miride si merinde pentru suflet 387

in toate duminicile de peste an, precum si in perioada
de la Pasti pana la Rusalii, se opreste ingenuncherea.
Ulterior, Parintii Bisericii au deslusit hotararea luata in
prima jumatate a secolului al IV-lea. Astfel, duminica
nu se ingenuncheazd, pentru ca Hristos, Marele Rastig-
nit, prin jertfa de pe Cruce si prin Invierea Sa din morti
in ziua duminicii, ne-a rdscumpadrat din blestemul neas-
cultarii primilor oameni, adica din moartea cea vesnica,
oferindu-ne posibilitatea de a deveni locatari ai Impératiei
lui Dumnezeu. Stand in picioare la Sfanta Liturghie,
vizualizdm indreptarea omului adusa de moartea Dom-
nului; expunem ca prin a Sa ridicare din morti, pe noi
ne-a desteptat din moartea pacatului, facindu-ne treji,
veghind la insusirea roadelor Rascumpararii.

Nu trebuie sd intelegem ca in zilele cand nu inge-
nunchem nu ni se cere sd ne pocdim pentru scaderile
noastre, cdci, daca viata omului ar dura o singura zi si
,Zicem ca pacat nu avem, ne amagim pe noi insine si
adevarul nu este intru noi” (I In. 1, 8). Neingenuncherea
nu reprezintd un act de mandrie, ci mai degraba o anti-
cipare a ceea ce ar trebui sd ajungem: cetdteni ,verticali”,
drepti, ai cerestilor locasuri.

Referindu-se la Canonul 20 de la Niceea, Parintii Bise-
ricii Invata ca respectiva hotdrare, reluatd si la alte sinoade
ecumenice sau locale, precum si in unele canoanele ale
Sfintilor Parinti, a fost una cu caracter disciplinar, menita
sd reglementeze, sd ajute la uniformizarea comporta-
mentului liturgic al credinciosilor: in acea perioada,
dupa edictul de la Milan din 313, care a acordat libertate
Crestinismului, numarul celor ce au aderat la invatatura
lui Hristos a crescut foarte mult, slabindu-se astfel dis-
ciplina in Biserica. Se pare ca, de la inceput, decizia a iscat



388 MIRIDE SI MERINDE

unele neintelegeri. Bundoara, interpretand dispozitia
initiald, Sfantul Nichifor Marturisitorul, Patriarhul
Constantinopolului, vedea in ea doar o interzicere de a
face metanii mari: ,Duminica si in toata Cincizecimea
se cuvine a pleca genunchii pentru sarutarea icoanelor,
dar sa nu se facd obisnuitele metanii mari”. Pdrintele
profesor Ioan Floca, doctor in Teologie, specialist in
Drept bisericesc, In cartea sa, Canoanele Bisericii Ortodoxe,
adauga o lamurire necesara dupa canonul cu pricina:
,Randuiala prevazuta de acest canon, desi se va fi men-
tinut timp indelungat in Bisericd, totusi nu a supravie-
tuit pana astazi si ea nici nu prezintad de altfel vreo im-
portanta deosebitd”. La drept vorbind, canonul prezinta
interes, cdci aratd cat de mult tineau Sfintii Parinti ca in
Biserica sa existe aceleasi randuieli, ferite de adaosuri
ori de practici singulare.

O practica ce nu poate fi considerata o abatere

Nu stim daca in trecutul Bisericii noastre stramosesti
Canonul 20 de la Niceea a fost respectat cu acribie.
Faptul ca fratii de o credinta si un neam cu noi au simtit
nevoia sa Ingenuncheze la sfintele slujbe, chiar si la cele
duminicale, nu-1 putem considera o incalcare expresa
a respectivului canon. Interpretat si aplicat cu iconomie,
ne face sa privim ,abaterea” drept o pioasa atitudine
in fata Dumnezeului Celui Preainalt. Poate ca din evlavia
poporului au invdtat slavitii domni romani sa primeasca
in genunchi ungerea cu Sfantul si Marele Mir in cadrul
ritualului de incoronare. De aceea, daca unii credinciosi
ar dori sd-si plece genunchii in momentele deosebite



Miride si merinde pentru suflet 389

ale Sfintei Liturghii, fie si In duminici, nu trebuie sa-i
punem la zid ca pe niste calcdtori de canon. Nu ar fi
acesta un caz singular. Mai exista si alte dispozitii ale
unor canoane pe care le ,,incdlcam” cu buna stiinta, din
pricina unor dificultati de intelegere sau motivate de
unele practici liturgice impamantenite ulterior emiterii
respectivelor percepte. Bunaoara, Canonul 66 Apostolic
glasuieste: ,Daca vreun cleric s-ar afla postind in zi de
duminica sau sambata, sa se cateriseasca, iar de ar fi laic,
sd se afuriseasca”. Se stie ca in Biserica primara postul
de sambata si duminica era cu desdvarsire oprit, cu ex-
ceptia sambetei din sdptamana Sfintelor Patimiri. Dumi-
nica nu se ajuna, avand in vedere bucuria de a celebra
Invierea Domnului, iar in ziua sAimbetei nu se postea,
caci sambdta amintea de debutul creatiei lumii. Insa cu
timpul, implementandu-se practica celor patru posturi
de peste an, randuiala bisericeasca a impus situatia de
astdzi, potrivit cdreia ajundam in zilele de sambata si
duminicd, atunci cand ele sunt incartiruite in cele patru
posturi anuale.

Revenind la obisnuinta unor credinciosi de a inge-
nunchea si duminica, se vadeste si o alta cauza: multi
dintre credinciosi ajung in sfintele locasuri doar dumi-
nica, din pricina obligatiilor profesionale ori sociale.
Evlavia, starea de pocdinta si recunostinta pentru cele
primite de la Preamilostivul Dumnezeu simt a le arata
si asa, Ingenunchind. Nu cred cd Domnul este atat de
scrupulos incat sa le refuze intalnirea cu El daca nu-i va
gasi In picioare. Acest fapt nu anuleazd insa regula
consfintita prin hotdrarea canonica amintita, de la ince-
putul secolului al IV-lea, aceea ca duminica sa nu se in-
genuncheze, inscriindu-se mai degraba ca o exceptie



390 MIRIDE SI MERINDE

de la regula, in virtutea principiului iconomiei sau inga-
duintei aplicate In Biserica in situatii speciale. Iconomia
inseamnad, de fapt, o adaptare a practicii bisericesti la
realitdtile si cerintele impuse de anumite imprejurdri.

Cu genunchii plecati ori drepti, ascultand cuvantul
Domnului, sd urmdm indemnul psalmistului David:
,, Toatd limba sa dea slava lui Dumnezeu”.

»Tamaierea” caselor cu betisoare parfumate?

Am fost intrebat de un pelerin: , Pdrinte, daca folo-
sesc betigase parfumate in loc de tamaie se considera
pacat? Mi se par mai usor de intrebuintat, caci nu trebuie
sa aprinzi nici un carbune. Apoi, am vazut ca uneori ta-
maia nu are arome foarte placute, alteori scoate prea
mult fum”. La Inceput, m-am amuzat un pic de modul
de gandire aparent , pragmatic” al nedumeritului cdlator,
dar apoi, cugetand atent asupra chestiunii ridicate, mi-am
dat seama ca s-a ivit o situatie neplacutd, cand un crestin
ortodox nu face distinctie intre tdmaie si un produs co-
mercial care ne-a invadat magazinele. Deoarece tdmaia
se utilizeaza des in cadrul cultului nostru bisericesc, se
cade sa cunoastem cateva aspecte legate de originea si
simbolistica ei.

Tamaia este seva uscatd a unor arbusti din specia
Boswellia, in special Boswellia sacra. Acesti copaci cresc
in Oman, Yemen si in Cornul Africii, inclusiv in Somalia
si Etiopia. Producatorii de tamaie le cresteaza coaja cu
o daltd, dupa care o seva alba, cremoasa, apare in gaura
obtinuta, formand , lacrimi”. Odata acestea uscate, cres-
tdtura se mareste; seva iese In exterior, se usucd, apoi



Miride si merinde pentru suflet 391

se colecteaza dupa aproximativ doud saptamani. Pe
parcursul intregului an, in functie de regiunea geogra-
fica sau de dimensiunile arborelui, se repetd de cateva
ori procesul de lovire, in multiple puncte ale scoartei.
Dupa ce se adunad, seva intdritd se pune la uscat, apoi
este macinata si amestecata cu alte aromate. In Vechiul
Testament (Is. 30) apare expus chiar unul dintre proce-
deele de preparare a tamaiei.

Se pare ca imparatii romani au cam ravnit zonele
producitoare de tdimaie naturala. In primul secol 1.Hr.
s-au hotarat sa cucereasca respectivele teritorii spre a
controla productia si comercializarea atat de intensa a
acestui produs extrem de solicitat, Indeosebi dupa in-
florirea crestinismului. Istoricii ne relateaza despre
esecul campaniei militare, caci cdldurile toride si aridi-
tatea reliefului i-au intors din cale.

Tdmaia a fost dintotdeauna foarte cautata fiindca
se folosea in actele cultice ale majoritatii religiilor antice.
Bundoard, in cultul Vechiului Testament ea era nelipsitd,
alaturi de jertfele ce se aduceau la altar lui Dumnezeu.
Fumul de tdmaie simbolizeaza rugdciunea indltata catre
divinitate nu numai in iudaism si crestinism, ci si in alte
religii ale lumii. Grecii si romanii ardeau tamaie in fata
statuilor zeilor, in semn de adoratie. Tamaia reprezenta,
de asemenea, un semn al omagiului, al respectului adus
cuiva. In antichitate se oferea taimaie oamenilor de seama:
imparati, regi, principi, demnitari. Asa ne explicim de
ce Pruncul Iisus a primit de la magi si daruri de tamaie.
In Sfanta Scriptura gasim numeroase referiri la timaie.
Bundoara, in fiecare seara cantam la Vecernie: ,,Sa se
indrepteze rugdciunea mea, ca tdimaia Inaintea Ta”



392 MIRIDE SI MERINDE

(Ps. 141, 2). In cartea Iesirea (30, 34-38), tamaia apare ca
un simbol al adoratiei aduse Domnului, iar fumul ei in-
chipuie jertfa de impdcare si ispasire (Nm. 17, 12). Arde-
rea tamaiei constituie jertfa de lauda inchinata lui
Dumnezeu (I Rg. 6, 20-21; Lc. 1, 8-11). Tamaia se va intre-
buinta si la A Doua Venire a Mantuitorului Hristos pe
pdmant, caci cartea Apocalipsei ne spune: ,si a venit
un alt inger si a stat la altar, avand cadelnita de aur, si i
s-a dat lui tamaie multd, ca s-o aduca, impreunad cu ruga-
ciunile tuturor sfintilor, pe altarul de aur dinaintea tro-
nului. $i fumul tdmaiei s-a suit din mana ingerului
inaintea lui Dumnezeu, impreuna cu rugdciunile sfin-
tilor. Si ingerul a luat cddelnita si a umplut-o din focul
altarului si a aruncat pe pamant; si s-au pornit tunete si
glasuri si fulgere si cutremur” (Ap. 8, 3-5).

In viata religioasd a crestinilor ortodocsi, tdmaia a
devenit un element indispensabil, deoarece o folosim
in aproape toate actele cultice: la botez, la slujbele ofici-
ate in biserica sau in afara ei, la sfintirea caselor, la paras-
tasele pentru cei repausati; timaiem icoanele din casa,
gospodaria, mormintele celor dragi. Ca tdmaia iInseamna
un dar si o jertfa bineplacuta Domnului, o aflam si din
rugaciunea de binecuvantare a ei rostita de preot: , Tamaie
iti aducem Tie, Hristoase, Dumnezeul nostru, intru mi-
ros de buna-mireasma duhovniceasca, pe care primind-o
in jertfelnicul Tau cel mai presus de ceruri, trimite-ne
noua harul Preasfantului Tau Duh”.

Cum ramane asadar cu betigasele parfumate? In
mod sigur nu le putem utiliza in locul tamaiei la slujbe,
dar nici macar acasa, la rugdciunile particulare. Cel
mult, ne vom servi de ele ca sa odorizam aerul din Inca-



Miride si merinde pentru suflet 393

pere ori sa risipim mirosurile nepldcute generate de
gatitul bucatelor sau de animalele de companie. Se pare
insa cd nici in astfel de situatii specialistii nu le reco-
manda: conform unor studii, In fumul emis in timpul
arderii lor s-au identificat o serie de substante periculoase,
precum hidrocarburi poliaromatice, carbonili si benze-
nuri; acestea prezinta un potential cancerigen ridicat.
Asadar nimic nu poate substitui tdmaia in cultul
nostru ortodox: ea reprezinta o placuta ofranda, simbo-
lul rugdciunilor adresate lui Dumnezeu si sfintilor Lui,
iar tdmaierea Inchipuie rugaciunea curatd, placuta mi-
reasma a faptelor bune, dar si darurile Duhului Sfant.

Toaca, un cantec al dorului dupa Cer

Toaca, un obiect nelipsit din bisericile noastre. Am
crescut cu sunetul ei. Tuturor ne-a devenit familiara,
cdci apartine traditiei sfintei Ortodoxii romanesti. Pe
toti ne cheama catre locasurile de inchinaciune, anun-
tand inceperea slujbelor sau momente mai importante
din cadrul lor. Prezenta toacei in cultul divin ortodox
romanesc s-a fixat atat de bine, incat nu putem concepe
o slujba ori un eveniment insemnat din viata comunitatii
fara ea.

Nu este deloc neglijabil faptul cd romanii au con-
struit anumite vorbe de duh, aforisme, pornind de la
uzantele duhovnicesti ale acesteia. Cine nu a auzit cunos-
cutele expresii: ,uciga-l toaca”, , pentru o baba surda,
preotul nu bate toaca de doud ori”, ,il toacd la cap” , bate
toaca surdului” si altele? Referiri la ,,glasul” sonor al



394 MIRIDE SI MERINDE

toacei intalnim si in literatura romana, ca expresie a
unui obicei ancestral, aducator de ceresti binecuvantari.
Sa ne amintim de cunoscutul vers eminescian: ,,Si osteniti
oameni cu coasa-n spinare / Vin de la cdmp; toaca rasund
mai tare, / Clopotul vechi umple cu glasul lui sara” sau
de romanul Demonul Tineretii al lui Sadoveanu: autorul
vedea in sunetul toacei o chemare, dar si o rugdciune:
,cantd toaca la Vovidenie in trei soroace; pentru monahi,
pentru munti, pentru singuratati, pentru paduri si fiare
si parca printr-o find adiere se pune in armonie cu toate,
cu tot ce o Inconjoara si cu Dumnezeu”. Scriitorul Lucian
Blaga, in dramatizarea Arca lui Noe, foloseste tema unui
text siriac din secolul al VI-lea numit Pestera Comorilor,
care prezintd o legenda despre aparitia si utilizarea toacei.
Potrivit acesteia, Dumnezeu a poruncit lui Noe ca, dupa
ce va termina de construit corabia, sa confectioneze o
toacd mare, din lemn, apoi sd bata de trei ori pe zi in
ea, spre a vesti lumii iminenta potopului.

Revenind la rolul toacei in cultul ortodox, trebuie
sd remarcam ca In numeroase zone ale tdrii noastre, cu
precdadere in mediul rural, inca se pastreaza obiceiul
de a se anunta In ajun oficierea Sfintei Liturghii, prin
intrebuintarea celor doua , instrumente muzicale”:
toaca si clopotul. Multi credinciosi, la auzirea eclesias-
ticelor sunete, inceteaza munca si, intorcandu-se catre
rasarit (barbatii avand capetele descoperite), se inchina
cu toatd evlavia, incepand frumosul ritual de pregatire
sufleteasca si trupeasca in vederea intalnirii cu Hristos
in Dumnezeiasca Liturghie de a doua zi.

Avand in vedere impdamantenita traditie, cade-se a
sti cum a aparut toaca si, mai ales, cum a devenit ea un



Miride si merinde pentru suflet 395

obiect liturgic indispensabil astazi, indeosebi in Biserica
romaneasca. Dintru inceput, sd precizam ca lovirea in
lemn, , tocatul”, il intalnim si in alte traditii religioase.
De exemplu, calugarii budisti tibetani se serveau de un
tel de toacd, numitd gandi, ca sd marcheze inceperea ritu-
alului de confesare a pdcatelor.

Lovirea intr-un lemn sau in alt obiect din metal se
pare ca a apdrut in Biserica primard, ca sa anunte progra-
mul liturgic crestinilor prigoniti de autoritdtile romane.
Oficierea slujbelor fiind interzisa, credinciosii se adunau
in ascuns, in catacombe ori in diferite case particulare,
pentru a participa la ritualul euharistic.

Semnalele sonore de chemare la slujbe nu au fost
emise de la inceput de toacd ori de clopot. Pe la mijlocul
secolului al IV-lea, Sfantul Pahomie, intemeietorul vietii
de obste, 1i indemna pe pustnici sd se indrepte catre bise-
rica la auzul sunetului tubei, adica al trambitei. Tot la
trambita se refera si Sfantul Ioan Scararul, egumenul
monahilor din Sinai, afirmand ca ea ,, aduna ceata fratilor
la rugaciune”. Pe la inceputul secolului al V-lea, straro-
manul nostru, Sfantul Ioan Casian, ne-a lasat marturie
cd in Galia chemarea la rugaciune se facea prin lovirea
cu un ciocan in usile chiliilor. La fel se proceda in manas-
tirile din Egipt sau Palestina, dupa cum precizeaza Paladie
in a sa Istorie lausiacd. De la fericitul Ieronim, autorul cele-
brei Vulgata, varianta Noului Testament in limba lating,
aflam ca tot in secolul al V-lea, in unele manastiri din
Betleem cantarea ,,Aliluia” inlocuise sunetul lemnului.
Abia dupa secolul al VIII-lea, se presupune, lovirea cu
un ciocan intr-o scandura lunga de lemn s-a generalizat
in tot Rasaritul ortodox, pentru ca in veacul urmator sa



396 MIRIDE SI MERINDE

se adauge sunetul clopotului, ca o invitatie la programul
liturgic al manastirilor, iar apoi al bisericilor de enorie.
Lovirea In toacd, numita si ,,sfintele lemne sunatoare”,
semn al chemarii la rugdciune, este amintita si in actele
Sinodului al VII-lea Ecumenic din anul 787 de la Niceea.

Ins#, odata cu generalizarea folosirii toacei in cultul
divin ortodox, s-a cautat si stabilirea unor semnificatii ale
acesteia. Bundoard, pe la inceputul secolului al VII-lea,
Stantul Sofronie al Ierusalimului considera sunetul lem-
nului drept , trambita ingerilor”. Dintre referirile contem-
porane cu privire la toacd, cea a parintelui Constantin
Galeriu apare de departe cuprinzatoare si emotionanta:
, Toaca se dezvdluie ca o chemare vie la rugaciune, dar
si ca un cantec de durere si de bucurie, vestind odata cu
baterea cuielor crucii, imnul pascal de Inviere”. Legdtura
dintre lemnul toacei si cel al Crucii Domnului o reliefeaza
— ce-i drept, voalat — si cartea de cult numita Triod, spe-
cificd Postului Mare. Gasim in saptamana Sfintelor Pati-
miri iInsemnarea: , paracliserul loveste doar in toaca”.
Randuiala cu pricina s-a statornicit in mod intentionat
pentru ca sunetul lemnului s ne aminteasca de cel pro-
dus la rastignirea Domnului pe Cruce. De altfel, multe
toace se confectioneaza chiar in forma de cruce ori gra-
vandu-se semnul biruintei pe ele. Parintele profesor
doctor Viorel Sava spune ca materia din care se confecti-
oneaza o cruce (lemn, piatrd, diferite metale, apa inghe-
tata) este chemata la transfigurare. De aici Intelegem ca
sunetul toacei reprezintd o rugdciune adresata lui Dum-
nezeu atat din partea omului, cat si a naturii.

Din practica actuald, folosirea toacei s-a impamante-
nit in Bisericile romaneasc3, greceascé si sarba. In Biserica



Miride si merinde pentru suflet 397

Rusa toaca lipseste; In schimb, s-a dezvoltat o adevarata
,scoald” a sunetelor clopotelor. Imbucurator mi se pare
faptul ca, in ultimul timp, la noi in tara s-au organizat
adevdrate festivaluri-concurs de batut toaca, unde copiii,
sub indrumarea preotilor ori a profesorilor de religie,
isi demonstreaza virtuozitatea in a manui ,,lemnele cele
sundtoare”, ca expresie a credintei, a traditiei multise-
culare si a dragostei de frumos, dar, mai ales, a dorului
dupa Cer, care mistuie sufletul fiecdrui crestin dornic
sa devina cetatean al Raiului.

Uleiul parfumat este mir?

De ceva vreme se manifestd o cerere crescanda pen-
tru recipientele cu uleiuri parfumate numite generic
,sticlute cu mir”. Au acaparat in mare parte atentia cre-
dinciosilor, incat foarte multi isi achizitioneaza astfel
de sticlute cu ulei placut mirositor, pe care il folosesc
cucernic si atent, confundandu-I insa cu Sfantul Mir.
Dintru inceput, sa spunem cd uleiul parfumat se numeste
pe nedrept ,mir”. Ca sa ldamurim confuzia, trebuie sa
amintim ce Intelege Biserica noastra dreptmaritoare prin
mir.

Potrivit invataturilor ortodoxe, Sfantul si Marele Mir
se prepara prin fierbere, din untdelemn de masline
amestecat cu vin si cu 38 de balsamuri, rdsini, esente si
aromate, potrivit unui tipic stabilit. Este o randuiala de-
osebit de complexa, extinzandu-se pe parcursul catorva
zile din Saptamana Sfintelor Patimiri ale Mantuitorului
Hristos, respectiv, de luni pana miercuri, urmand ca in



398 MIRIDE SI MERINDE

Joia Mare si fie sfintit de citre Intai-stititorul Bisericii
Ortodoxe autocefale, inconjurat de toti ierarhii Sfantului
Sinod din acea Bisericd, in cadrul Sfintei Liturghii. De-a
lungul anilor, Sfantul Mir a fost cunoscut sub diverse
numiri: ,Untdelemn”, , Untdelemnul multumirii”, ,,Unt-
delemnul bucuriei”, ,Mir”, ,Marele Mir”, , Sfantul si
Marele mir” si altele.

Trecand peste procedeul de preparare, trebuie sa
precizdm cd multitudinea ingredientelor simbolizeaza
diversitatea darurilor Sfantului Duh. Dupa sfintire, Sfan-
tul si Marele Mir se intrebuinteaza la Taina Mirungerii,
la sfintirea bisericilor, a altarelor, a antimiselor si pentru
reprimirea in Ortodoxie a celor cazuti de la dreapta
credinta. Tot cu Sfantul si Marele Mir se ungeau domnii,
imparatii sau regii ortodocsi, in cadrul solemnitatii de
incoronare.

Practica liturgica a Bisericii Ortodoxe prevede inca
alte trei ungeri cu untdelemn sfintit: cea din cadrul Tainei
Botezului, a Sfantului Maslu si ungerea de dupa Slujba
Litiei, in toate situatiile folosindu-se untdelemn sfintit
in cadrul respectivelor slujbe. Se sfinteste untdelemn si
la sfintirea caselor sau a anumitor institutii ori spatii in
care omul 1si desfdsoara activitatea. O caracteristica in-
talnita cu precadere in Biserica Ortodoxa Romana o re-
prezinta ,miruirea” credinciosilor la finalul Dumne-
zeiestii Liturghii cu untdelemnul de la Sfantul Maslu
sau la slujba Litiei savarsite in ajunul sarbatorii. In
unele carti de cult se spune ca la ziua de pomenire a
unui sfant, ungerea credinciosilor se face cu untdelemn
din candela lui, unde, dupa traditia unor manastiri, se
adauga untdelemnul sfintit la Litie. Prin toate aceste



Miride si merinde pentru suflet 399

ungeri, slujitorii bisericii infatiseaza revarsarea darurilor
Duhului Sfant peste membrii Bisericii. Dar atunci cand
ne miruim cu uleiurile parfumate Duhul Sfant Isi mai
arata mila catre noi? Ma tem ca nu, deoarece numai
prin slujba de sfintire a Sfantului si Marelui Mir sau
prin rugdciunile de binecuvantare si sfintire a untde-
lemnului in cadrul slujbelor amintite untdelemnul pri-
meste pecete dumnezeiasca, revarsand peste credinciosi
har, mila si binecuvantarea Preasfantului Duh. Din cele
prezentate anterior deducem ca in nicio randuiala bise-
riceasca nu se aminteste de miruirea cu asa-zisul mir
comercializat nu numai la noi, ci si in alte tari ortodoxe.
Desigur, trebuie sa amintim de ungerea cu mir de nard
de mare pret cu care femeia pacatoasd si Maria, sora
lui Lazar, au uns picioarele Mantuitorului Hristos inainte
de Sfintele Sale Patimiri. Dar tot din textul biblic aflam
cd a fost o ungere simbol, anticipand Inmormantarea
Domnului, cdci aromatele pe atunci se foloseau nu ca
inlocuitor pentru parfumuri, ci drept esente necesare
imbalsamarii trupului decedat (Mt. 26, 8-13; In. 12, 3-7).

Asadar ce-i de facut? Numerosi credinciosi isi achi-
zitioneaza din pelerinajele la care participa nu doar
icoane, cdrti de rugdciuni ori felurite suveniruri, ci si
sticlute cu uleiuri parfumate. Oare procurarea lor dintr-un
loc pe unde a trecut Mantuitorul sau de la o renumita
madndstire reprezintd garantia ca ele poarta , pecetea”
Duhului Sfant? Sau, in functie de aroma cat mai fru-
moasa ori persistentd, uleiul poate fi categorisit ca mai
mult sau mai putin sfintit? Desigur cd urmand aceste
judecdti am gresi. Sfintenia untdelemnului nu o dau
nici aroma, nici locul cumpararii lui. Doar daca cei ce



400 MIRIDE SI MERINDE

ni-1 ofera pot garanta cd a fost sfintit. Personal, ma in-
doiesc ca undeva, intr-un atelier unde se imbuteliaza
aceste sticlute, sta un preot si citeste zilnic rugdciuni de
binecuvantare. Dar, chiar daca ar face-o, ce slujba ar
prefera in cadrul careia ar putea sfinti untdelemnul:
Sfantul Maslu, sfintirea casei ori Litia? Exista o reala
problema, chiar daca unii o bagatelizeaza, fiindca , miru-
indu-ne” cu uleiuri aromate nu ne vom bucura de pre-
zenta si lucrarea Duhului Sfant in viata noastra. De aceea,
cred ca o modalitate de a evita gresita situatie ar fi cain
uleiurile aromate sd addaugam untdelemn sfintit la una
din slujbele amintite. Numai intrebuintat astfel , mirul”
va aduce in fiinta noastra lucrarea sfintitoare si tama-
duitoare a harului Sfantului Duh.

Sfintirea steagului national

In fiecare an cinstim pe 26 iunie stindardul tarii
noastre. Ziua Drapelului National a fost promulgata
prin Legea nr. 96 din 20 mai 1998. De altfel, celebrarea
aminteste si marcheaza data de 26 iunie 1848, cand
Guvernul revolutionar a decretat ca tricolorul — rosu,
galben si albastru — sa reprezinte steagul national al tu-
turor romanilor; cele trei culori impartite in mod egal
simbolizeaza principiul egalitatii, orientarea culorilor
in sus semnifica verticalitatea, cifra trei este numarul
perfect, al armoniei si, de ce nu?, ne aminteste ca noi
credem In Dumnezeu, Cel in Treime inchinat.

Conform legii, in aceasta zi, autoritatile publice si
celelalte institutii ale statului au organizat o serie de



Miride si merinde pentru suflet 401

programe si manifestari cultural-educative cu caracter
evocator sau stiintific, consacrate istoriei patriei, precum
si felurite ceremonii militare menite sa ne sensibilizeze,
indemnandu-ne sa respectam valorile, simbolurile sau
expresiile ce ne definesc ca neam.

Nu este un lucru nou: Biserica a propovaduit dintot-
deauna asta. Legat de tricolorul romanesc, trebuie sa
amintim ca In numeroase locasuri de cult ori in proximi-
tatea lor se arboreaza tricolorul. Biserica noastra drept-
madritoare si-a ardtat pretuirea fata de simbolul national
si prin randuiala de sfintire a drapelului romanesc, caci
tricolorul infatiseaza o sinteza a istoriei tarii noastre,
este un simbol al intregului nostru popor, amintindu-ne
de trecutul, prezentul si chiar viitorul lui. Toate aceste
aspecte se cuprind in chip deosebit de frumos in ruga-
ciunea de sfintire a drapelului national, randuiala la
care, ce-i drept, in ultimul timp nu foarte multi credin-
ciosi au participat. Asadar una dintre rugdciunile de
sfintire a steagului glasuieste: , Atotputernice si prea-
vesnice Dumnezeul nostru... cauta cu ochiul Tau cel
indurat asupra noastra si acest steag cerceteaza-1 cu bine-
cuvantarea Ta cea cereasca. Binecuvanteaza-1 si sfin-
teste-1 ca sa fie credincioasei tale osti biruinta asupra
vrajmasilor celor potrivnici, iar credinciosilor Tai, care
naddjduiesc spre Tine, sa le fie sigurd nadejde de biruinta,
indrazneala si tdrie si sa li se arate semn de veselie si de
tarie, semn de biruintd asupra vrdjmasilor”.

Poate va veti intreba: de ce Biserica a alcatuit o ran-
duiala de sfintire a drapelului national? Raspunsul ni I-a
oferit Inaltpreasfintitul Parinte Toan, Mitropolitul Bana-
tului, care, pe cand era Episcopul Covasnei si Harghitei,



402 MIRIDE SI MERINDE

cu prilejul unor sarbatori religioase, a avut binecuvan-
tata si inspirata initiativa sa imparta credinciosilor sute
de steaguri tricolore: ,Mai Intai sa spunem ca drapelul
nostru, al crestinilor, in primul rand, este Sfanta Cruce
si cd, sub acest drapel, Mantuitorul a biruit moartea pe
Golgota. Eij, tot asa si sub drapelul romanesc, multi dintre
inaintasii nostri au murit pentru credinta si pentru tara.
Atatia eroi ai neamului romanesc au fost invesmantati
in tricolor si au murit cu tricolorul in mana pe campurile
de lupta. Deci ar trebui ca generatia de astazi sa nu uite
lucrurile acestea, pentru ca drapelul romanesc a fost
dintotdeauna sfintit. Drapelul ostirii romane a fost
sfintit de preotii care au mers aldturi de ostasi pe front.
Preotii, prin harul lui Dumnezeu, 1-au sfintit cu apa sfin-
tita prin Harul Duhului Sfant, iar ostasii romani l-au
stintit si ei, a doua oard, cu sangele lor. De aceea, nu este
o simpla panza care flutura in vant, ci este un simbol,
este 0 icoand a Romaniei”.

Multumindu-i cu recunostinta fnaltpreasﬁntiei Sale
pentru emotionantul raspuns, sa adaugam ca steagul
este Romania, acest binecuvantat pamant stropit cu san-
gele inaintasilor, care au luptat pentru idealul sfant al
unitatii si demnitatii. Ca steagul national i-a inspirat
pe multi fauritori de valori nepieritoare, o dovedesc ac-
tiunile lor de-a dreptul surprinzatoare. Bundoara, v-ati
intrebat de ce inegalabilul Ciprian Porumbescu a testa-
mentat sd i se pund pe mormant drapelul national? De
ce Nicolae Grigorescu, la Agapia, a pictat pe aripa Arhan-
ghelului Gavriil culorile steagului romanesc? Nu din
emfaza, nici implinind o mod4, ci din profunde simta-
minte de dragoste fata de tot ce-i romanesc.



Miride si merinde pentru suflet 403

Cine se mai gandeste astazi la idealul sfant al unitatii
pe care Hristos ni l-a cerut, stand in genunchi, caci stia
Domnul cat de greu se va implini? Nicolae Iorga, in
timpul sdvarsirii Tainei Cununiei, cand preotul le punea
cununiile, a strans-o de mana pe mireasa lui, Ecaterina
Bogdan, soptindu-i: ,,De acum voi lupta toatad viata pen-
tru Unirea Transilvaniei cu Romania”. Si-a infratit slujba
Cununiei cu idealul sfant al unirii neamului ce I-a odraslit.
Mi se pare cu totul emotionant! Cine ar mai face astazi
la fel?

Nutresc speranta ca vom Invata sa redevenim patri-
oti, sd ne iubim credinta, neamul, sa arboram stindardul
romanismului cu bucurie si nadejde, sa ne jertfim, fie-
care dupa puterile lui, pentru sangele din care am rasa-
rit, fiindca, asa cum spunea Lucian Blaga, ,niciun popor
nu e atat de decazut incat sd nu merite sa te jertfesti
pentru el, daca 1i apartii”.






VIII

NZN eV

In murmur de colinde,

prin omatul copilariei

Sfantul sau ,mosul” Nicolae?

Sarbatorile de iarna! Feerie, milioane de luminite
sclipitoare in bezna noptii, braduti impodobiti, daruri si
ddruitori, colinde si uratori pe la casele gospodarilor.
Tablou obisnuit de sfarsit de an, totusi mereu proaspat,
asteptat cu nerdbdare, mai ales dacd din cer se va slo-
bozi omatul mult poftit de cei mici. Iernile, cu precadere
in preajma Craciunului, au un farmec deosebit. inve@—
mantate in alb, capata ceva din plasmuirea si magia
basmelor. Clipa de inceput a extraordinarului spectacol
o constituie, fard indoiald, ziua in care il proslavim pe
Stantul Terarh Nicolae. Ins la fel ca in cazul sirbatorilor
pascale, societatea consumistd Incearca sa ne rapeasca
atentia si lucrarea duhovniceasca de la sensurile profun-
de, mantuitoare, ale sarbatorilor de iarna, inlocuindu-le
cu felurite surogate ademenitoare. Daca tot am pomenit
de Stantul Nicolae, praznuit zilele acestea, vreau sa va
impartdsesc o nedumerire. Am observat pretutindeni



406 MIRIDE SI MERINDE

o efervescentd comerciald aparte: ni se propun dul-
ciuri, nuieluse, papucei de ciocolata, alaturi de multe
altele, cu care poporul trebuie sa-1 astepte pe ,,Mosul”.
Tancii sunt pacaliti, ademeniti prin fel de fel de anunturi
ca ,,vine Mosul”. Unii parinti (sarmanii!) se vad nevoiti
sa cheltuiascd, poate, gologanii de paine ca sd tina pasul
cu moda impusa la camin, la gradinitd ori in clasele pri-
mare de colegii mai Instariti ai odraslelor lor ce isi vor
etala cu emfaza darurile extravagante primite de la
,Mosul”, chiar daca nu s-au dovedit cuminti sau nu au
invdtat prea bine. Dar, daca parintii unui copil linistit,
strdlucitor la carte, nu au aceleasi posibilitati financiare,
ce vina au ei sau el cd Mosul nu se va arata atat de gene-
ros? Si uite cum, de mici, 1i educdm anapoda pe copii,
facandu-i sa considere ca Sfantul Nicolae este partini-
tor cu cei bogati. Eronat, nu? Prin viata lui, noi 1i cunoas-
tem generozitatea, blandetea fata de cei sarmani ori
neajutorati.

Ca sd revin la intrebarea pusa dintru inceput: pe cine
trebuie sa asteptdam? Pe Sfantul sau pe Mosul Nicolae?
Se va obiecta: cei doi constituie, de fapt, un singur perso-
naj. Corect spus, dar contemporaneitatea se chinuie sa-i
separe, plasmuind doua persoane distincte. Pe copii nu-i
prea intereseazd identitatea reala a Sfantului Nicolae. Ei
il doresc doar pe Mosul cu dulciuri. Isi vor spune unii:
ce ne-aduce Sfantul Nicolae ca sa-1 asteptam? Mai bine
sa ne orientam catre mosul cu acelasi nume. Se stie, in
general: copiii nu apreciaza oamenii dupa stiinta lor, dupa
rangul social ori dupa averea detinutd, ci dupd bundtatea
pe care le-o aratd. Dintr-un astfel de punct de vedere, Sfan-
tul Nicolae este defavorizat in casele cu posibilitati finan-
ciare reduse. De aceea, sa-i invatam pe micuti ca nu



In murmur de colinde, prin omitul copildriei 407

doar jucdriile reprezinta cadouri extraordinare. Mosul
despartit de Sfantul Nicolae nu intelege ca exista si altfel
de daruri, chiar mai importante decat cele obisnuite.

Asadar un posibil raspuns la chestiunea ridicata ar
fi urmatorul: sa asteptam pe Sfantul Nicolae, cdruia copiii
1i pot spune si ,Mosul”. Dar sa nu cerem de la el numai
dulciuri, ci sd-1 rugdm sa ne ddruiascd bucurii mult mai
mari. Sanatatea este un cadou nemaipomenit; sd ai parintii
pe langa tine, de asemenea; a te ruga, a merge la Biserica
aduc o mangaiere nespusa. Cand Sfantul te sprijina sa-i
ajuti pe cei aflati in suferintd, In nevoi, iti ddruieste liniste
si multumire sufleteasca. Oare nu constituie acestea ade-
varate bucurii? Daca Sfantul Nicolae s-ar Ingriji doar de
jucarii, cred cd s-ar dovedi zgarcit. Nu ne-ar oferi darul
suprem: secretul prin care el a ajuns in Cer, mijloacele
de a deveni si noi locatari in Impératia lui Dumnezeu,
alaturi de toti sfintii. El ne invata sa fim milostivi ca dan-
sul, caci ludm in viata vesnicd doar cat am ddruit altora.
Ce am adunat numai pentru noi nu are insemnatate
spirituala, ci exclusiv valoare biologicd sau economica.
Insd darurile oferite celorlalti din iubire milostiva se pre-
schimba in lumina a sufletului nostru, facandu-ne ase-
manatori cu Dumnezeu Cel Milostiv.

Deci ,Mosul” despadrtit de Sfantul Nicolae apartine
aceleiasi specii de personaje, parca intentionat plasmuite
spre a provoca uitarea sensului real al sirbétorilor. In
aceastd categorie includem si iepurasii de ciocolata de la
Pasti, strigoii de la Sfantul Andrei, Mosul Craciun de la
praznicul Nasterii Domnului. Daca nu vom intelege co-
rect semnificatia sarbdtorilor noastre vom ajunge sa
serbam un Pasti fara Hristos, un Craciun fara Pruncul



408 MIRIDE SI MERINDE

dumnezeiesc, pe Sfantul Andrei 1l vom inlocui cu strigoii,
pe Sfantul Nicolae cu un batran necugetat, ce imparte cu
nonsalanta tuturor dulcegarii. Se va obiecta: sunt traditii,
trebuie sd le pastram! Asa-i, dar sa nu le transformam in nor-
me de credintd. Nu sunt impotriva obiceiurilor populare
sanatoase: acestea nu distrug sensurile netdrmurite ale
Ortodoxiei. Putem serba Sfintele Pasti avand iepurasi de
ciocolatd pe masd, dar Hristos, Inviat din morti, sa Se ga-
seasca in centrul sarbatorii. Putem sa-1 primim pe Mos
Craciun, fard sa-L marginalizam ori sa-L uitdm pe Sfantul
Prunc dumnezeiesc. Asijderea, copiii il pot astepta pe
Mosul, numai sa stie ca el nu este un alt Nicolae, ci Sfan-
tul, chipul blandetilor, dupa cum il numeste cantarea bise-
riceascd. El nu savarseste binele, nu ofera daruri din
dorinta de a cdpata popularitate, de a-si castiga capital
de imagine, cum se spune astdzi. Bundtatea Sfantului
Nicolae, personificat de traditia populara in Mosul, nu
este una naiva. Biruitorul de popor, caci aceasta inseam-
nd numele sdu, vrea sa arate astfel atotbunatatea si mi-
lostivirea lui Dumnezeu. in viata lui pamanteascd, atunci
cand ajuta, nu se facea cunoscut, ci ramanea un anonim.
De ce? Pentru ca se considera instrumentul Iui Dumne-
zeu, Preamilostivul, Care 1i ajuta pe sarmani prin inter-
mediul lui. De aceea, Biserica a vazut in Sfantul Nicolae
un chip al bunatatii Cerescului Parinte. Probabil ca asa
se explicd de ce traditia a evidentiat amdnuntul tainicei
lucrari a ,Mosului” atunci cand aduce cadouri. Spre
deosebire de Mos Crdciun, pe care cei mici il vad, caruia
1i scriu scrisori expunandu-si doleantele, ,Mosul” Nico-
lae soseste misterios, 1dsand daruri in papucii copiilor.



In murmur de colinde, prin omitul copildriei 409

Nu se aratd ca sa ne invete cd marinimia lui reprezinta,
de fapt, generozitatea lui Dumnezeu Tatal, Care in scurt
timp ne va oferi Darul cel mai de pret, pe Fiul Sau, Man-
tuitorul lumii.

Vasazica, Sfantul Nicolae, personificat de traditia
populara in ,Mosul”, prin pilda vietii sale rdmane un
invatator si calduzitor catre sarbatoarea Craciunului.
Fiind buni, oferind daruri, ca el, vom sti sa primim Darul
dumnezeiesc, pe lisus Hristos Mantuitorul nostru.

Dezlegarile la peste din Postul Craciunului

In Postul Nasterii Domnului Biserica ne cheam
stdruitor sa ne pregdtim sufletele, primenindu-le, incal-
zindu-le si luminandu-le cu darurile Duhului Sfant, pen-
tru ca Sfantul Prunc dumnezeiesc sa gaseasca in pla-
panda noastra fiinta salas prielnic Nasterii Sale duhov-
nicesti. Nu ma voi referi nici la necesitatea, nici la nume-
roasele foloase ale ajunarii asupra sufletului ori trupului:
despre ele se vorbeste adesea. Voi incerca sa abordez
doua chestiuni care incd ridica probleme unor credin-
ciosi. Mi-au pus vreo cativa crestini intrebarea: , Parinte,
de ce se mananca atata peste in postul Craciunului? E
o Imbuibare. Nici nu simti ca postesti!”. Gandindu-ne
putin, ne vom aminti cd, in urma cu ceva timp, in cele
40 de zile de ajunare se fixasera doar doua sau trei ase-
menea dezlegari. Probabil de aceea apare o astfel de con-
fuzie. Sa lamurim asadar ce e cu , atata peste” In aceasta
perioadd. Randuielile din Tipicul cel Mare (cap. 35, p. 44;
cap. 50, p. 135), Pravila Mare ori Canonul 20 al Sfantului



410 MIRIDE SI MERINDE

Nichifor Mdrturisitorul prevad, in Postul Nasterii Dom-
nului, ajunare in zilele de luni, miercuri si vineri: consu-
mam fie legume, fie fructe, uscate ori fierte, dar fara
untdelemn. Martea si joia se pot manca fierturi cu unt-
delemn, iar in fiecare sambata si duminicd, pana in data
de 20 decembrie, se dezleaga la peste si vin. Mai dezle-
gam la peste in zilele de luni, marti si joi numai la pro-
slavirea unui sfant ,,cu doxologie mare”, adica atunci
cand la slujba Utreniei se randuieste cantarea polieleu-
lui, citirea evangheliei, iar, in final, slavoslovia mare. Cre-
dinciosii vor identifica zilele cu dezlegare prin semnul 1)
din calendar. Daca sunt sarbatori cu tinere, semnele se
vor scrie cu rosu, iar de vor fi zile lucratoare, cu negru.
In cazul in care respectivele sarbatori ale sfintilor cu
doxologie mare ar cddea miercurea sau vinerea, nu se
dezleaga la peste, ci doar la untdelemn si un pahar cu
vin. Tot amintitele trimiteri ne precizeaza ca daca va
cadea sarbatoarea unui sfant cu priveghere — adica, pe
langa Utrenia cu pomenitele particularitati, in cartea
de cult numita Minei se prevede slujba Vecerniei mari
si a Litiei (la manastiri, cele trei slujbe se savarsesc la
un loc: Vecernia mare unita cu Litia si Utrenia, simbioza
liturgica rezultata numindu-se priveghere) — atunci
chiar si in acele zile se face dezlegare la peste, indeo-
sebi acolo unde se serbeaza hramul bisericii. Sigur, cre-
dinciosii nu au cum sa cunoascd prevederile tipiconale,
insa o modalitate lesnicioasd de a afla dezlegdrile o
constituie urmarirea calendarului. Prin decizia luata de
Sfanta noastra Bisericd, datele in care se consuma peste
s-au marcat cu un semn grafic distinct: un peste. Vasazica,
aparitia mai multor dezlegari la peste nu reprezintd o



In murmur de colinde, prin omitul copildriei 411

inventie sau un pogoramant facute pentru a usura aju-
narea. Practic, s-a revenit la randuiala prevazuta de ve-
chile legiuiri liturgice statornicite de Sfintii Parinti.

In Postul Criciunului avem dezlegare, in medie,
de 14 ori. ,Mult!” ar spune unii, altii, obisnuiti cu ran-
duielile grecesti, i-ar contrazice, iar daca ne-am compara
cu Biserica slava am opina ca este chiar putin. Spre exem-
plu, Tipicul grecesc permite consumul de peste in toate
zilele 1n afara de miercuri si vineri pana la data de 17 de-
cembrie, adica in aproximativ 24 de zile. Intre 18-24
decembrie, inclusiv, se dezleaga la untdelemn si vin.
La fel, in unele tipice din Biserica slava se ingaduie pes-
tele aproape in toate zilele Postului Craciunului, hota-
rare datorata, probabil, conditiilor climatice extreme
din anumite parti ale Rusiei pravoslavnice. Mi se pare
totusi cd Biserica Ortodoxda Romana ramane cea mai
echilibratd, pastrand fidel asezarile dumnezeiestilor
parinti.

Asadar este mult peste In postul Nasterii Domnului?
In cazul credinciosilor mai zelosi, nu cred ci dezlegarea
presupune obligativitatea consumului. In plus, pretul
pestelui a devenit chiar luxos pentru buzunarele a nu-
merosi romani, care nu-si pot permite sa si-1 cumpere in
toate zilele cu dezlegare.

A doua chestiune ce se cere lamurita: cand mancam
,fructe de mare” in post? Termenul de , fructe de mare”
a intrat in vocabularul culinar de putin vreme. in unele
tari, ele se numesc ,,roadele marii”, o denumire foarte
apropiatd de adevar. Vasazica, fructele de mare nu re-
prezinta alimente vegetale, ci anumite specii de crustacee,



412 MIRIDE SI MERINDE

moluste — deci animale marine ori de apa dulce, folosite
in alimentatie.

Avand in vedere toate acestea, consumul asa-ziselor
fructe de mare trebuie legat de zilele cand Biserica face
dezlegare la peste. Altfel procedand, ne-am departa de
echilibrul randuielilor Ortodoxiei romanesti. Eu unul
consider potrivitd reintoarcerea la postul traditional
romanesc, fara importuri de obiceiuri culinare strdine de
credinta ori simtirea noastra. Dar, Intai de toate, in post sa
nu uitam a Incerca sa ne hranim mai mult cu Dumnezeu.

De ce postim in ajun de Craciun?

An de an 1l asteptam pe Hristos, Pruncul Sfant, Cel
Ce tainic vine nu doar in pestera Betleemului, preschim-
band-o in palat, ci si duhovniceste, in fiinta celor prega-
titi a-L primi. Postul Craciunului a fost randuit inaintea
slavitului praznic tocmai ca sa ne curatim sufletele pen-
tru emotionanta intalnire dintre Creator si creatura.

Invatatura Bisericii ne spune ca ajunarea de 40 de
zile ce precede Nasterea Domnului inchipuie postirea
prorocului Moise inainte de a primi tablele cu cele zece
porunci, dar si postul dreptilor Vechiului Testament,
care asteptau venirea lui Mesia pe pamant. Randuiala
postului Nasterii Domnului nu se arata la fel de aspra
precum cea din Postul Pastilor. Dezlegdrile la peste, vin
si untdelemn din zilele prevazute de tipic i-au determi-
nat pe multi sd considere intreaga perioada de ajunare
drept un post al bucuriei. $i, la drept vorbind, cum sa nu
ne bucuram daca, la finele celor 40 de zile, ne vom intalni



In murmur de colinde, prin omitul copildriei 413

cu Dumnezeu Copilul, facut Om pentru ca noi sa putem
urca la Cer?

Dupad cum bine se stie, randuiala tipiconald a stabilit
0 siptamana speciala inaintea Invierii Domnului, nu-
mita Saptamana Sfintelor Patimiri ale Mantuitorului
Hristos. Slujbele urmeaza un anumit program: apar
asa-zisele denii, oficiate seara. De luni pana miercuri
inclusiv, se posteste aspru, doar in Joia Mare se dezleaga
la untdelemn si vin, iar apoi in Vinerea Mare se tine post
negru sau aspru, reguld aplicata si in ziua Sambetei celei
Mari.

Ei bine, la Crdciun lucrurile nu se petrec tot asa. In
afara de randuiala Ceasurilor Tmpérétegﬁ, citite in ajunul
sarbdtorii, si de slujba Sfintei Liturghii, combinata in
unele situatii cu slujba Vecerniei Praznicului Nasterii
Domnului, nu se prevad alte randuieli specifice, precum
la Pasti. Totusi, la noi, la romani, credinciosii au ,, randuit”
o perioada mai lunga de pregatire in vederea intalnirii
cu Fiul Fecioarei Maria. Ne referim la intervalul dintre
sarbatoarea Sfantului Nicolae si Craciun, cand colindam
si primim colinddtori. Din rastimpul pregatirii face parte
si proslavirea celor doi ,mosi” (Stantul Nicolae si Sfantul
Spiridon), care, in viata lor pamanteasca, si-au facut din
milostenie cale cdtre Cer, iar mai recent, a apdrut o tra-
ditie occidentald adoptata si la noi, care se refera la astep-
tarea Mosului Craciun, aducdtor de multe cadouri tu-
turor. Prin toate acestea suntem indemnati sa Intampi-
nam sarbdtoarea Ndscutului — cum se numea odinioara
Crdciunul - sdavarsind numeroase fapte de milostenie,
oferind daruri copiilor si celor nevoiasi ca sa invatam
sa ne trdim propria existenta ca pe dar al Preamilostivului



414 MIRIDE SI MERINDE

Pdrinte, dar, indeosebi, sa constientizam Darul nepre-
tuit primit de noi toti la Craciun: Insusi Mantuitorul
nostru, oferit noua de Dumnezeu Tatal, pentru a noastra
mantuire.

Apare, totusi, o nedumerire: unora dintre credin-
ciosii cuprinsi de entuziasmul sarbatorii, ocupati cu pre-
pararea mesei de Craciun, asteptand venirea preotului
cu icoana in casele pastoritilor, spre a propovadui Nas-
terea Domnului, sau cetele de colindatori ce aduc vestea
negraitei minuni a inomeririi Celui vesnic de zile, toate
acestea li se par suficiente motive ca s nu mai posteasca
in ajun de Crdciun. Asadar de ce se impune postire, si
incd aspra, adica fara untdelemn, intr-o astfel de zi plina
de emotie si bucurie?

Dupa invatatura Bisericii noastre, postul din ajunul
Craciunului se tine In amintirea ajunarii Prorocului Daniel
si a celor trei tineri din Babilon (Dn. 1, 5-16), dar si a pos-
tului de odinioara al catehumenilor care, In seara acestei
zile, primeau botezul si se impartdseau pentru prima datd
cu Sfintele Taine. Insa un alt motiv intemeiat il repre-
zintd apropierea ceasului cand Fiul lui Dumnezeu Se face
Fiu al Mariei, Fecioara: atunci vom trdi cu nespusa bu-
curie, amestecata cu emotie, uimirea ca Hristos a lasat
slava dumnezeiasca si a coborat in pestera ca intr-un palat
preafrumos, ca Dragostea a parasit Cerul, gasindu-$i sa-
las intr-o iesle, ca El, Care exista nainte de a fi timpul,
a venit sa locuiasca in istoria oamenilor; Cel Atotputernic
S-a facut prunc la Betleem. Cel fara de trup S-a intrupat,
Cel nevazut Se vede, Cel de neatins Se lasa atins, Cel
Care este In afara timpului a luat inceput, Fiul lui Dum-
nezeu a devenit Fiul Omului. A coborat din ceruri, a venit



In murmur de colinde, prin omitul copildriei 415

sd ne caute si, stiind ca noi n-am fi gdsit calea sa ne in-
dreptam spre El, S-a facut El Insusi calea noastra si ne-a
dat pilda vietuirii Sale, ca sa mergem pe urmele Lui.

Si cum L-am putea iIntdampina mai bine pe Sfantul
Prunc dumnezeiesc, daca nu prin post si rugdciune?
Bucuria de dinaintea luminatului praznic al Nasterii
Domnului nu trebuie sa genereze o somptuozitate gau-
noasa, ci prezenta lui Hristos Pruncul in viata noastra.
De aceea, Dumnezeu-Copilul Se afla in centrul sarba-
torii. El aduce bucuria, El este stralucirea! Tot El 1l trimite
pe Mos Craciun! Hristos reprezinta nepretuitul dar oferit
de Tatal Ceresc spre a ne mantui. Icoana Nasterii Sale
trebuie sa troneze si in bradul impodobit, cdci Domnul
este Pomul Vietii: gustand din Trupul si Sangele Lui
primim chezdsia partasiei cu lumina cea neinserata.

Potrivit tipicului, in ajun de Craciun nu se consuma
mancaruri gatite cu untdelemn, ci doar fructe si legume
uscate sau fierte. In aceste conditii, va inchipuiti ci le
venea foarte greu romancelor sa se arate la fel de ospi-
taliere cu preotul, musafirii ori colindatorii, vestitori ai
Nasterii Domnului. De aceea, cred, au inventat o praji-
turd pregatitad fara nici un gram de untdelemn ori mar-
garind, numita turta cu julfd. I-au mai spus si pelincutele
Domnului din pricina asemanarii cu niste scutece a acelor
turte, preparate doar din faina si apa.

Nici obiceiul de a dezlega la bucate de dulce dupa
miezul noptii, cdtre sarbatoarea Nasterii Domnului, in-
talnit mereu mai des, nu este unul ingaduit. Ca sa intele-
gem de ce, trebuie sa facem apel din nou la randuiala
pascald, unde, numai dupa Dumnezeiasca Liturghie
sdvarsita spre dimineata, se citeste rugdciunea de bine-
cuvantare a carnurilor, branzei si oualor. Cei ce dezlega



416 MIRIDE SI MERINDE

la bucate de dulce inaintea Sfintei Liturghii din ziua de
praznic, sarbdtoresc un Craciun in absenta lui Hristos,
transformand praznicul inomenirii lui Dumnezeu intr-un
searbad si pagubos ospat al consumismului, al bucuriei
nascute nu din evlavie fata de Domnul intrupat, ci dintr-un
festivism secularizat.

Turta cu julfa sau pelincutele Domnului

In fiecare an Créciunul vine cu o mireasma specifica,
infiripatd in biserici, pe ulitele satului, pe strazile ora-
selor, in supermarketuri, in pravdlii, in casele noastre,
dar si in sufletele celor ce Il asteapta cu dragoste si dor
pe Sfantul Copil dumnezeiesc. Sigur, nu ma refer la aro-
mele bucatelor traditionale, ci la starea de bucurie ames-
tecata cu emotia si uimirea ca Hristos a lasat slava dum-
nezeiasca, facandu-5i din pestera palat preafrumos, cd
Dragostea a parasit Cerul, gasindu-5i salas intr-o iesle.

Pe langa bucuriile duhovnicesti, romanul nostru
evlavios a stiut sa adauge praznicului bucate specifice,
pentru ca agapa cu cei dragi ai familiei sa fie una speci-
ala, reflectand bogatia darurilor lui Dumnezeu facute
omului. Intre aceste bucate deosebite, la loc de frunte
std o prajitura traditionala numita pelincutele Domnului
sau turta cu julfd, pe care, din pdcate, o prepara tot mai
putine gospodine in zilele noastre.

Ar fi interesant sa aruncam o privire in randuiala Bise-
ricii referitoare la modul de postire in ajunul Craciunului,
ca sd Intelegem necesitatea practica a acestei minunatii
culinare. Potrivit tipicului, in ajun de Craciun nu se con-
sumad fierturi cu untdelemn, ci doar fructe si legume



In murmur de colinde, prin omitul copildriei 417

uscate ori fierte. In astfel de conditii, v inchipuiti ca le
venea foarte greu romancelor sa se arate la fel de ospi-
taliere cu musafirii ori colindatorii, vestitori ai Nasterii
Domnului. De aceea, cred, au inventat o prajiturd ce nu
foloseste nici un gram de untdelemn ori margarina. I-au
pus numele ,, pelincutele Domnului” din pricina asema-
narii cu niste scutece a acelor turte, preparate doar din
faina si ap4, intinse foarte bine cu facaletul pana devin
subtiri ca o panzad alba, foarte fina, peste care se pune o
crema obtinuta din seminte de canepa.

Va marturisesc cd in ultimii ani am gasit destul de
greu ingredientul de baza al prajiturii: semintele de ca-
nepa. Gospodarii nostri, truditori ai ogoarelor, o cultiva
tot mai rar, probabil din cauza confuziei create de infor-
matia conform careia canepa apartine categoriei plante-
lor considerate droguri, asociata cu temutul canabis.
Potrivit specialistilor, doar canepa indiand are asemenea
proprietati. Ea nu poate fi cultivata pe ogoarele noastre,
cdci are nevoie de temperaturi mai ridicate decat cele
oferite de clima tarii noastre. Asa se explica de ce oamenii
legii au prins pe multi cultivatori de canepa indiana ce
si-au amenajat sere sau alte plantatii improvizate.

Asadar legislatia nu incrimineaza canepa roma-
neascd; ea s-ar putea cultiva, fiind o planta industriala si
medicinald cu vechi traditii romanesti. Cine nu a auzit
de stergarele confectionate din canepa ale bunicilor
noastre? Sau de sforile ori de alte accesorii din gospo-
ddria romaneasca mestesugite din fibrele textile ale bu-
clucasei plante? In Romania se cultiva si astizi cAnepa,
soiul autohton neincriminat de legislatie, ce-i drept, pe
suprafete extrem de mici in comparatie cu cele dinainte



418 MIRIDE SI MERINDE

de 1989. Ba chiar in judetul Bihor exista o fabrica de pre-
lucrare a canepii; din tulpina se obtin materiale textile
foarte cdutate, iar din seminte, o gama variata de produse
cosmetice ori alimente naturiste, datorita proprietatilor
lor medicinale curative.

Daca tot am vorbit de prajitura traditionala de Cra-
ciun, va oferim si reteta noastra manastireasca (din
cantitatile urmatoare se pregatesc aproximativ 30 portii):

4 kg faind alba

5 kg seminte canepa

3 kg biscuiti macinati

1 kg miez nucd macinata

5 sticlute cu esentd de vanilie

3 kg zahar

Din fdina se prepara un aluat relativ tare, adaugan-
du-se doar un praf de sare. Aluatul obtinut nu se lasa
la dospit, cdci, neavand drojdie, se poate coace indata.
Pentru ca turtitele sd iasa aproape simetrice, aluatul se
imparte in pdrti aproximativ egale, cam de dimensiunea
unui mdr obisnuit. Dupd ce se intinde foarte bine cu faca-
letul si se presara faind, astfel incat sa para ca o foitd sub-
tire, turta se coace pe plita incinsa bine, apoi se pune la
uscat. Este de preferat ca turtele sa fie coapte cel putin
cu 2-3 zile Inainte de pregatirea prajiturii.

Samanta de canepa se pune la uscat pe soba, cum
facea bunica, apoi se macina. Batranii o bateau in piua.
Astazi, nemaiavand asa ceva, ne vom servi de rasnita de
piper ori cafea. Intr-un vas mare se pune canepa méici-
natd, apoi se adaugd cam 51 apa calda. Cu o lingura de
lemn se amesteca bine, pand devine apa de un alb galbui.
Lichidul obtinut, numit in unele locuri lapte de gdina,



In murmur de colinde, prin omitul copildriei 419

se strecoara prin tifon intr-o cratitd mai largd. Se adauga
din nou aceeasi cantitate de apa calda peste canepa, repe-
tandu-se actiunea. Cratita cu cei 10 1 de lichid se pune
sa fiarba la foc nu foarte iute. Cand continutul incepe
sa clocoteascd, deasupra se ridicd un fel de cremd, asema-
natoare cu urda cand se fierbe zerul la stand. Acea crema
se ia usor cu paleta, se pune intr-un vas, lasandu-se la
racit. Separat se pun la foc aproximativ 6 1 apa, adau-
gandu-se 1 kg de zahar si lasandu-se sa fiarba pentru
obtinerea siropului in care vor fi insiropate turtele.

In acest timp, peste crema de canep3, riciti in pre-
alabil, se adauga biscuitii macinati, nuca maruntitd, esenta
de vanilie si zahar dupa gust, apoi se amesteca pana se
formeaza o pasta fluida. Turtele uscate se trec prin siro-
pul fierbinte, asezandu-se apoi pe un platou sau altad
forma; peste ele se asterne un strat subtirel de crema,
repetandu-se actiunea pana la obtinerea unui foietaj
suficient de inalt ca sa poata fi apoi taiat. Deasupra ulti-
mei foi se presara fulgi de cocos ori nuca macinata, pen-
tru aspect. Sfarsindu-se toate, platoul sau forma cu
prdjitura se va aseza la un loc rdcoros, dar nu foarte rece.
Dupa ce turta cu julfd s-a rdcit, se tine la frigider. La mo-
mentul servirii, se taie pdtratele de aproximativ 5 cm.

Colinda intre traditie si ,afacere”

An de an, in aroma verdelui brad, asteptam in mur-
mur de colinde praznicul Nasterii Domnului. Colindam,
primim colindatori, dupa cum ne invata datina stramo-
seasca. Sdptamana trecuta am trdit bucuria sa ma aflu



420 MIRIDE SI MERINDE

la Casa Memoriald , Ion Creanga” din Humulesti, cu
prilejul anualelor manifestdri dedicate marelui povesti-
tor. Dupa impamantenitul obicei, cete de copii au venit
s& colinde. Invatatorii ori profesorii ce-i insoteau, preo-
cupati ca programul artistic sa se desfasoare bine, se
frasuiau in jurul lor, dandu-le cele din urma sfaturi. Se
reunise o asistentd deosebita: oficialitdti, scriitori de
marcd, prieteni de-ai parintelui Creanga. Am remarcat
un amanunt aparte: cei mici se aratau foarte degajati,
linistiti, de parca le-ar fi spus mentorilor: ,ldsati In seama
noastrd, suntem in forma. Nu avem emotii, colindele si
urdturile le stim, ele apartin universului nostru!”. Asa
s-au petrecut lucrurile. Imbricati in straie nationale, cu
opinci si oghele in picioare, purtand steaua si zurgalaii
in firavele lor maini, junii au interpretat totul cu atata
patos, incat m-am simtit rapit de dulci amintiri, cu oma-
turi la fel de mari ca in aceasta iarna, cand, alaturi de
frati sau megiesi, plecam prin sat cu aceeasi incantare.
Ne bucuram de dulciurile sau colacii primiti, dar si de
gologanii ,strecurati” de unele gazde darnice din fire.
Ceea ce mi-a lipsit atunci a fost minunatul costum natio-
nal al tancilor pe care acum 1i admiram, citindu-le ferici-
rea pe neprihdnitele chipuri. Amintindu-mi de copildria
mea, m-am Intrebat: daca gospodarii carora le-aduceam
vestea Nasterii Sfantului Prunc nu mi-ar fi oferit nimic,
oare as mai fi colindat? In pruncie nici nu mi-am pus o
asemenea problema. Parintii imi spuneau: , asa e traditia;
daca nu te duci, nu vine Mos Craciun”, botezat de comu-
nisti cu numele rece, searbad, de Gerild. Tncepusem sa
inteleg ca obiceiul respectiv, pe langa banutii ori dulciu-
rile primite, facea parte dintr-o randuiald incremenita



In murmur de colinde, prin omitul copildriei 421

intre batrane veleaturi. In zilele noastre observim o
emulatie aparte a grupurilor de colindatori. De aceea,
se naste Intrebarea: cei multi, porniti din casa-n casa,
din scara-n scara, ne bat la usa urmand traditia ori doar
din pricina unei ,,muzicale afaceri”? Orasele, cu preca-
dere, pe la colturile strazilor, prin mijloacele de transport,
gari, autogdri, sunt invadate de urdtori ambulanti; nu
stiu cat canta din drag fata de Domnuletul-Domn din
Cer sau, mai degraba, pentru un gologan aruncat adesea
din lehamite ori mila. Si atunci, oare cantarea, frecvent
chinuita, gresita textual, mai are semnificatia de a vesti
Nasterea Domnului? Dar cdntdtorii 1i inchipuie pe in-
gerii de la Betleem, vestitori in lume ai minunii din pes-
tera devenita palat? Las pe fiecare sa rdspunda acestei
nedumeriri.

Vasazicd, ne bat la usa sufletelor colindatori de tra-
ditie si de interes. Ca sa nu ramana colindele doar pe
mana celor din urma, veritabili panditori de chilipiruri,
sd-i incurajam si sa ne ardtdm generosi cu cei care o fac
fiindca iubesc datina strabuna sau chiar, de ce nu?, sa
iesim si noi la colindat. De asemenea, junii trebuie in-
demnati sd nu astepte castiguri financiare. Preamilostivul
Parinte stie sa le rasplateasca cel mai bine. Iar daca vor
si castiguri banesti, sa le considere daruri de la Cerescul
Tata pentru dragostea si jertfa lor de a cutreiera din casa-n
casa, pe la bunii crestini, aducandu-le in suflete bucuria
Craciunului. Asa procedand, imitdm lucrarea ingerilor
coborati din vaile Cerului ca sa anunte lumii vestea minu-
natd. La drept vorbind, se simte cand te gasesti in fata
unui iubitor de traditie sau cand te agaseaza aspirantii
la bani castigati oarecum prin santaj religios. Cantarea



422 MIRIDE SI MERINDE

celor dintai ne ajutd, ne indeamna sa pregatim cu atentie
sarbatorescul moment al intalnirii cu dumnezeiescul
Copil. De altfel, daca ne gandim bine, la Pasti Biserica a
randuit o saptamanad speciald, cea a Sfintelor Patimiri, ca
sd ne desluseascd neindoielnic sensurile jertfei Mantu-
itorului daruite noua prin Cruce si Inviere. In preajma
Craciunului, pregdtirea aceasta nu s-a facut printr-o peri-
oada liturgicd bine determinatd, ci poporul credincios
si-a statornicit-o prin obiceiul cantdrilor populare religi-
oase, textele lor lamurindu-ne taina inomenirii Fiului lui
Dumnezeu. Le-ascultdm, dar de multe ori nu prea le inte-
legem mesajul sau ne rezumam sa apreciem doar execu-
tia liniei melodice. Versurile lor fascinante ascund o teo-
logie adancd, infatisatd intr-o frumusete literara extra-
ordinara. De fapt, ele se dovedesc o continuare a slujbelor
din Bisericd. Gospodarul de odinioara, ajuns acasa de la
Dumnezeiasca Liturghie, unde a auzit, din Sfanta Evan-
ghelie ori din predica preotului, istoria intruparii si Nas-
terii Mantuitorului lumii, la plapanda lumina a opaitului,
candelei sau lumanarii, incalzit de focul vetrei humuit,
a alcatuit poezii religioase de o sensibilitate aparte, stre-
curand in ele adevar evanghelic si farmec artistic.
Bundoara, una din numeroasele cantari ce ne incanta
la Sfintele Sarbatori gldsuieste astfel: , Pe o scara de argint
Se coboard Domnul Sfant”. Verbul ,,coboard” presupune
ca autorul textului stia ca exista doua lumi: din cea de sus
Se pogoard Domnul in ceastdlalta. Daca Iacob a vazut pe
Maica Domnului ca pe o scara, maiestritul compozitor
anonim tot ,,scara” o numeste pe Preacurata Fecioara,
dar nu-i spune , de aur”, ci , de-argint”; metalul pretios
mai delicat sugereaza aici smerenia Fecioarei Maria,



In murmur de colinde, prin omitul copildriei 423

discretia ei. Cum Se coboard? Nu nor, nu ardtare de inger,
de fulger, ci ca prung, cdci se zice in continuare: , mititel
si-nfasetel in scutec de bumbacel”.

Asadar Hristos Domnul devine Dumnezeu-Omul,
dar nu barbat desdvarsit, ci prunc. Prin aceasta, lisus a
voit sd ne arate ca atat de mult ne iubeste, incat a acceptat
conditia umana in chip desdvarsit. Cine s-ar putea con-
sidera om deplin dacd nu a gustat din fascinatia copilariei?
Colindele ne spun, de asemenea, ca, desi a venit pentru
mantuirea oamenilor, ei nu L-au acceptat, ignorandu-L.
Cand Iisus, Sfantul Prunc, S-a ndscut, umanitatea intreaga
dormea in adancul pacatului. Totusi, natura L-a intam-
pinat nu cu ostilitatea oamenilor, ci cu 0 nemarginita
prietenie: ,,vantul bate, nu-L razbate, neaua ninge, nu-L
atinge”. Vedem aici cu cti gingasie Il primesc stihiile,
devenindu-I protectoare, nevatamandu-L.

Dintr-un alt text aflam ca Pruncul lisus S-a ndscut
intr-o dureroasa singuratate: ,la Vitleem colo-n jos / cerul
arde luminos / Preacurata naste astizi pe Hristos”. Intr-un
fel, stramosii nostri au incercat sa aducd Betleemul aproape
de casa lor. Acest ,,colo-n jos” sugereaza ca minunea s-a
petrecut intr-o parte a satului, iar cerul ,ardea” acolo,
caci Lumina cea neinserata S-a aratat in lume. Maria,
Maica Lui, plangea fiindca era singura, nu gasise locas
de gdzduire. Nu se gandea la conditii confortabile pentru
ea, ci pentru dumnezeiescul ei copil. De aceea, , naste-n
ieslea boilor / pe-mparatul tuturor. / Preacurata sta si
plange-ncetisor”. Ce mama buna! Nu se vaitd, nu tipa ca
sd-si sperie odorul. Plange-ncetisor. Numai Fecioara
Maria se arata delicata, discreta si-n plans, durere sau
suferinta, cdci ,n-are scutec de-nfasat / nici hainute de-
mbracat / Preacurata, pentru pruncul de-mparat”. Cineva



424 MIRIDE SI MERINDE

o aude, sarind s-o ajute. Ar putea fi bunele noastre mame,
dispuse sa-i imprumute chiar din scutecele pruncilor
lor, sugerand astfel familiaritatea pe care romanii o au,
sau, mai bine spus, si-o doresc, cu Dumnezeu. ,Nu mai
plange, Maica mea, scutecele noi ti-om da, Preacurata,
Pruncul Sfant de-i infisa”. Exemplele pot continua. Insa
va las bucuria, celor ce veti citi aceste smerite ganduri,
sd descoperiti frumusetea spirituala si artistica a colin-
delor, primind colindatori sau, de ce nu?, colindand.

Nu voi incheia fara sa va astern la usa sufletelor cate-
va cuvintele pline de intelepciune ale unei stravechi
cantdri: ,,Si-acum te las, fii sanatos si vesel de Craciun, /
Dar nu uita, cand esti voios, romane, sa fii bun”.

Craciunul, o sarbatoare invaluita in lumina

Nasterea Domnului, praznic, lumina si bune nadejdi
de mantuire! Colinddtorii ne fac cunoscuta vestea minu-
natd. Aromele bradului impodobit transforma fiece casa
intr-o pestera primenitd in asteptarea Pruncului Sfant.
Totul pare desprins dintr-o nesfarsitd poveste, rescrisa an
de an, iar noi devenim personaje ca de basm ce populeaza
istoria Tnomenirii lui Dumnezeu. Oriunde te intorci, ta-
blouri uluitoare iti Incanta ochii si urechile: la ferestre,
colinde; pe ulite si strazi, cete de vestitori ai Sfintei Nas-
teri; In vazduh, toaca si clopote ori sunete de zurgalai;
in biserici, cantdri de preamarire aduse lui Dumnezeu
Copilul; in casele credinciosilor, neamuri, prieteni, oas-
peti, multd veselie, iar pe mese, alese bucate. Oricat de
feerice ar fi sarbatorile de astazi, oricate milioane de be-
culete s-ar aprinde, spintecand bezna noptii, oricat ne-ar



In murmur de colinde, prin omitul copildriei 425

ispiti freamatul cumpadraturilor, iar rafturile unitatilor
comerciale, doldora de nenumarate ,, tentatii”, ne-ar in-
demna sa oferim daruri celor apropiati, totusi parca odi-
nioard sarbatorile erau invaluite mai staruitor in par-
fumul sfintelor traditii si al evlaviei.

Cine poate uita asemenea clipe, care ne-au infrumu-
setat varsta cea neprihanita a prunciei, umpland-o de
bucurii? Cu totii depanam din caierul vremurilor astfel
de trairi si de intamplari neuitate. Vorbind despre sarba-
tori, cu tot alaiul lor de traditii, cantece de stea, uraturi,
pregatiri, ingrijordri insotite de necurmate nadejdi de
mai bine, cu noianul lor de lumini si umbre, m-am simtit
rapit de dulci amintiri, cu omaturi mari si viscole nemi-
lostive, de imagini nesterse din care voiesc a va impartasi
cu emotie si Incantare.

Astfel, Imi amintesc ca in copildria mea asteptam cu
totii, dar indeosebi noi, tancii, ca zapada sa se cearnd
din sita vazduhului. Fumul, ingramadit prin cosurile
cuminti de pe casele megiesilor, ne amintea ca trebuie
sd cam lasam harjoneala, oferind un ragaz jocurilor ne-
sfarsite si poznasului sanius, ca sa ne addpostim la gura
sobei, dezmortindu-ne firavele trupuri zgribulite de van-
turi ori sfichiuite de gerurile ce dddeau tarcoale zilei. In
preajma Craciunului, toata lumea se afla intr-o neostoita
forfota, animand ulitele satului, pana nu demult pustii ori
trezite doar de glasul vreunui caine ragusit, care tinea
mortis sa arate stapanilor ca-si meritd codrul de paine
primit pentru serviciile aduse gospodadriei.

Cei mari, cu ale lor, noi, copilandrii, cu ale noastre.
Dupa Sfantul Nicolae, se formau cetele de colindatori si
uratori. Cu o seriozitate desprinsd, parca, din timpuri



426 MIRIDE SI MERINDE

stravechi, se adunau pe la casa cate unuia, incepand re-
petitiile, dar si certurile, arvunirile sau felurite ,,afaceri”,
ca Intre oamenii mari. Pe-nserate, sunete asurzitoare de
tobe, buhaiuri, harapnice, impletite cu glasurile colinda-
torilor si urdtorilor, cuprindeau satul. Fiecare parte a zilei
avea specificul ei. Daca seara era rezervata pregatirilor
de colindat si urat, diminetile friguroase erau tulburate
de glasurile sarmanilor purcei, care covitau de clocotea
cerul cd le-a venit sorocul, vestind masa imbelsugata a
gospodarilor in sfant3 zi de sirbtoare. In ajun, sau cu o
zi-doua Inainte, preotul satului se pornea cu icoana ca sd
vesteasca tuturor ca Hristos Se naste nu doar la Betleem,
ci si in inimile celor ce si-au primenit sufletul si casa
pentru emotionanta intalnire cu dumnezeiescul odor.
Multi bdietandri animau venirea slujitorului Domnului
prin strigari energice: ,Chiralesa!!”. Gospodinele, cu ma-
necile suflecate, terminand de dereticat odaile, se prega-
teau sa dea la rumenit cozonacii si colacii dolofani, nerab-
datori sa se Incdlzeasca nitel. Cand auzeau strigatul chira-
lesei, aruncau vdtraiele ori sorturile pline de fdina, semn
al trudnicei lor osteneli, apoi se asezau cuminti langa
restul familiei, primind binecuvantarea preotului. Cele
mai darnice il ospatau pe pastorul lor duhovnicesc cu o
prajiturd traditionald, numita , pelincutele Domnului”
sau turta cu julfa. Din pdcate, astazi o fac foarte putine
temei. Dupa trecerea sacerdotului, asteptata cu multa
emotie, jupaneasa 1i raspldtea generos pe copii cu mere,
nuci sau dulciuri.

Seara de ajun a Nasterii Domnului se invaluia intr-o
tainica si preafrumoasa luminad, ce transforma bezna
noptii intr-un Rdsarit fara de sfarsit. Porneam sa colin-
dam, Intovdrasiti cu fratii, vecinii ori colegii de scoala.



In murmur de colinde, prin omitul copildriei 427

Glasurile numeroaselor cete sfredeleau linistea serii.
,O, ce veste minunata!” se auzea deodata pe la casele
gospodarilor, punandu-se, chiar fard intentie, intr-o
admirabila competitie: care grup canta mai frumos, cine
se aude mai tare? Generoase, gazdele ne daruiau dul-
ciuri, Insotite de cate un gologan, iar noi le fdgaduiam sa
revenim la urat si semanat. Stau acum si ma intreb: daca
gospodarii carora le-aduceam vestea Nasterii Sfantului
Prunc nu ne-ar fi oferit nimic, oare noi, tancii de atunci,
i-am fi colindat? In pruncie nici nu ne puneam o aseme-
nea problema. Parintii ne spuneau: asa e traditia; daci
nu te duci, nu vine Mos Crdciun, botezat de comunisti cu
numele rece, searbad, de Gerili. incepusem sd inteleg
ca obiceiul respectiv, pe langa banutii ori zaharicalele
primite, facea parte dintr-o randuiala incremenita intre
batrane veleaturi, de aceea o implineam cu o nestavilita
bucurie.

Se pot povesti atat de multe despre sarbatoarea Cra-
ciunului!... Eu n-am facut decat sa va provoc. Cu nadej-
dea cd veti continua fiecare sa depanati dulci amintiri
despre frumosul praznic, sa nu uitdm ca Sfanta Nastere
a Domnului constituie o parte din istoria iubirii lui Dum-
nezeu fatd de noi. Aceasta iubire este lumina care Im-
prastie tot Intunericul nostru, ajutandu-ne sa deslusim
taina inomenirii lui Dumnezeu. De aceea, va fac poftire
sd priviti cu atentie icoana Nasterii Pruncului lisus, ca
sa-L vedeti, dincolo de culori, executie si stil, pe Insusi
[isus, Dumnezeu prezent in istoria si In viata noastra,
in familia din Betleem, dar si in familiile noastre, in bise-
ricile unde ne adunam sa proslavim Sfanta Sa Nastere,
insd, indeosebi, in inimile noastre curate si pline de



428 MIRIDE SI MERINDE

credintd, unde vrem sa-I simtim cu adevdrat prezenta
dumnezeiasca.

Un Craciun fara Hristos?

Praznicul Nasterii Domnului este o sarbatoare ce
ne mangaie sufletele racite si adeseori praduite de cu-
rentele postmoderniste contemporane. De aceea, adau-
gandu-ma pastorilor de la Betleem, care au avut bucuria
sa primeasca vestea cea bund a Nasterii Mantuitorului,
va indemn sd va bucurati de marea sarbatoare prin aceste
randuri: ,sa mergem dar pand la Betleem, sa vedem cu-
vantul acesta ce s-a facut si pe care Domnul ni l-a facut
cunoscut” (Lc. 2, 15). Sa mergem la pestera, zic, spre a
ne intdri si mai mult credinta, pentru a face si mai vie
madrturisirea in sufletele noastre, cdci, din pdcate, fie cd
observam sau nu, traversam o perioada nu prea limpede
din istoria credintei neamului romanesc. Lumea a deve-
nit tot mai apatica din pricina unei flagel care distruge
nemilos credinta bdtranelor veleaturi ale neamului nostru.
Adancul si raspanditul indiferentism religios, atacurile
cu mereu sporitd furie asupra institutiei Bisericii, inver-
sunata lupta de scoatere a Religiei din scoli, desacraliza-
rea tot mai acerba a sarbatorilor noastre sfinte, toate la
un loc se caznesc, parca, sa-L alunge pe Domnul Hristos
din viata noastrd, ba chiar din istoria poporului roman.

Ins3 furibundei lor indarjiri Dumnezeu Copilul i rés-
punde cu dragoste. Nu a incetat sd ne iubeasca si sa-Si
doreasca a ne mantui. Din pacate, multi dintre noi raman
indiferenti, reci si bicisnici in a intelege si a trdi taina
necuprinsei iubiri dumnezeiesti. Se va naste si anul acesta
Domnul. Dar parca va fi mai trist si mai ingandurat ca



In murmur de colinde, prin omitul copildriei 429

anul trecut. De ce? Intre timp, am devenit si mai necru-
tatori dusmani ai Lui, contestand si mai virulent invata-
tura, dragostea si jertfa Sa. Ne aratam formalisti, impli-
nitori ai unor ritualuri pe care nu intotdeauna voim a
le si intelege. Am transformat credinta intr-o ideologie
ori chiar intr-o acumulare searbada de informatii teo-
logice, fara a ne cazni sa le si simtim in mod plenar. Ins3,
din fericire, destui frati romani traiesc frumos viata in
Hristos. Candela credintei inca palpaie si untdelemnul
faptelor bune este din belsug. Pentru ei, dar si pentru
ceilalti razvratiti si incremeniti duhovniceste, Domnul
totusi vine! Vine sd Se nasca in Betleem, dar si tainic in
sufletele celor ce si le-au pregatit, fdcandu-le curate si
luminate pesteri unde Pruncul Sfant Se va salaslui inca
un an. Vine, desi are cunostinta despre toate uneltirile
si razvrdtirile noastre impotriva Lui. Vine caci arde de
dorul de a ne reintalni. Vine fiindca ramane fidel iubirii
ce ne-o poartd. Vine spre noi deoarece vrea cu tot dina-
dinsul ca si noi sa ne indreptam catre El.

Osteniti de corvoada grijilor de peste an, ne pregatim
asadar de marea intalnire cu Fiul lui Dumnezeu, Care
va deveni si Fiu al Fecioarei Maria. Evenimentul, unic in
istoria umanitatii, a generat sarbatoarea numitad generic
Craciun. Nu impodobirea bradului, nu ritualurile bogate
si uneori exacerbate ale tdierii porcului la , Ignat”, nu so-
sirea Mosului Craciun proslavim, ci Nasterea Domnului,
inomenirea Celui vesnic de zile, Hristos Tmpéra’rul, Care
a creat Universul. Aceasta semnificatie a sarbatorii tre-
buie s-o avem in vedere in primul rand. Subliniez aceste
aspecte pentru ca nu toti acorda importanta cuvenita praz-
nicului imparatesc, accentuand in mod pagubitor doar
latura ,,Martei”, adica grija unei mese imbelsugate, a



430 MIRIDE SI MERINDE

bradului impodobit, a venirii Mosului Craciun si altele
asemenea. Se pare cd nu astfel cinsteau ziua Inaintasii
nostri.

Si, ca sd ne edificam in aceasta privintd, va lansez o
provocare: sa ne imaginam un Craciun in casa lui Stefan
cel Mare si Sfant ori in cea a jertfelnicul domn Constantin
Brancoveanu. Credeti ca asa au serbat Craciunul? Copiii
lor au avut parte de feericul brad impodobit cu atatea si
atatea podoabe stralucitoare? Nici vorba! La romani,
primul brad a fost impodobit in 1866 in casa lui Carol I.
Se intelege cd ideea apartinea Apusului. Nici ,sosirea
Mosului Crdciun” nu o putem certifica in acele vremuri,
cdci traditia a apdrut abia prin secolul al XIX-a iIn America,
iar de acolo a preluat-o si adaptat-o aproape toatd lumea
crestina.

Unde mai pui cd insasi denumirea de ,Craciun” nu
era cunoscuta pe-atunci. Grigore Ureche aminteste intr-o
cronica nu de sarbatoarea Craciunului, ci de a ,,Nascu-
tului”. La fel, Sfantul Ierarh Dosoftei, intr-o carte Despre
viata si petrecerea sfintilor, pomeneste de ziua Nascutului
Domnului Hristos. Termenul folosit astazi pentru praz-
nicul Nasterii Domnului este, se pare, de data recenta,
tot de origine apuseand, intrebuintat in limbajul eclesias-
tic, dar nu numai, dupa sec. al XVIII-lea. Oare ce Craciun
o fi fost, fara brad, fara ,,mosul” darnic, care, uneori, nu
pare destul de generos cu toti copiii, de vreme ce multi
dintre ei sufera de foame ori de frig? Desi nu avea fastul
de astdzi, desi nu se aprindeau milioane de beculete,
desi in casa nu licdrea bradul, Craciunul acelor timpuri
se ardta mult mai luminos si mai bogat decat azi. De
ce? Fiindca oamenii 1l ciutau in primul rand pe Domnul
si isi impodobeau mai frumos si cu grija, sufletele. Hristos



In murmur de colinde, prin omitul copildriei 431

Pruncul statea in centrul sarbatorii, El era Lumina Care
lumineaza tuturor. De ziua ,,Nascutului”, Hristos insemna
totul. Bucuria venea prin participarea la Sfanta Litur-
ghie si prin colindat.

Si ce-i de facut astdzi? Sa renuntam la bradul impodo-
bit nu putem! Sa nu mai vind Mosul Craciun la copii, ar
fi prea dureroasa decizia!

Ramane asadar sa cugetdm cu intelepciune si sd re-
crestinam sarbatoarea Craciunului. Sa-L reasezam pe
Hristos, Copilul, in prim plan. El aduce bucuria, El este
stralucirea! Si tot El trimite pe Mos Craciun! Hristos re-
prezintd darul cel mai de pret oferit noua de Tatdl Ceresc
pentru a ne mantui. Icoana Nasterii lui Hristos trebuie
sa troneze si in bradul impodobit, cidci Domnul este po-
mul vietii, din care gustand avem garantia partdsiei cu
lumina cea neinseratd. Fara aceste aspecte, vom ajunge sa
sarbatorim un Craciun fdra Hristos, transformand praz-
nicul Tnomenirii lui Dumnezeu intr-o searbada si pagu-
boasa sarbatoare a consumismului, a bucuriei nascute nu
din evlavie fata de Domnul ndscut om, ci dintr-un festi-
vism secularizat.

Cum sa petrecem de Anul Nou?

Parca abia ieri am pasit in anul ajuns acum la epilog
si, iatd, prin bunavrerea Cerescului Tatd, ne pregatim
sa deslusim tainele noului an, pe care ni-l dorim cu totii
aducdtor de roade imbelsugate, dar si unul in care sa
lucram mai mult la mantuirea noastra. Peste tot se vor-
beste in zilele de la sfarsitul anului de bilant: cu ce ne-am
imbogatit in anul ce tocmai il petrecem, ce fapte bune, ce
impliniri am izbutit sd inscriem in cartea vietii si ce a ra-
mas de indeplinit in anul ai cdrui zori mijesc la orizont.



432 MIRIDE SI MERINDE

Cugetand adanc la sensurile existentei, la faptul ca
timpul tace si fuge, mi se pare firesc sa ne cuprinda sim-
tdminte contradictorii in prag de an nou. Ne bucuram
ca se sfarseste cel vechi, dar deopotriva ni se insinueaza
in suflete tristetea ca ni s-a mai scurs un an din viata.
La fel, ne bucurdm ca il intAampinam pe cel nou, dar ne
cuprind nelinisti legate de problemele, greutatile pre-
sarate pe parcursul lui. Numai gandul la Creatorul ceru-
lui si al pamantului ne face sa privim cu bune nadejdi la
rasdritul noului an. Eminescu a surprins genial aceste
prefaceri si ganduri care ne Incearca pe toti la cumpdna
dintre ani: ,Cu mane zilele-ti adaogi / Cu ieri viata ta o
scazi / $i ai cu toate astea-n fata / De-a pururi ziua cea de
azi”. Primele versuri arata tristetea neinduratoarei tre-
ceri, dar ultimele doud ne aduc un sentiment de impacare,
de sperantd, punandu-ne in fata prezentul, un prezent
continuu, care ne duce cu gandul la spusele unui parinte
bisericesc: ,,Anii Tdi, Doamne, nici nu merg, nici nu vin,
ci stau toti impreund. Anii Tai, o singura zi si ziua Ta
nu este in fiecare zi, ci astazi, fiindca astazi al Tau nu ce-
deaza zilei de maine, caci nu urmeaza zilei de ieri. Astazi
al Tdu: eternitatea” (Fericitul Augustin, Confessiones).
Vasdzica, doar gandul la Dumnezeu, Cel vesnic de zile,
ne motiveaza sa ne croim planuri, sa privim cu incredere
si sperantd, dar si cu responsabilitate, fiecare clipa a
prezentului, pretuind-o ca pe un timp favorabil iertarii
pacatelor, al restaurarii, al sfintirii existentei noastre, al
inmultirii darurilor primite de la Parintele Ceresc, peri-
oada a pregatirii pentru a dobandi starea fericita a sfintilor,
adica partasia la viata de iubire a Preasfintei Treimi.

Indeobste lumea modernd nu mai gaseste ragazul



In murmur de colinde, prin omitul copildriei 433

sa cugete astfel la cumpana dintre ani, inlocuind prive-
ghiul ce se facea odinioard in sfintele noastre asezaminte,
biserici si manastiri ori chiar In casele bunilor crestini,
cu indelung trambitatele revelioane. Insési etimologia
cuvantului din latind ne arata cd la origini ,,revelionul”
insemna veghe, desteptare. Ca in cazul a numeroase
sarbatori, societatea consumista, care pare a pune stapa-
nire tot mai mult pe vietile noastre, a transformat veghea,
rugdciunea din noaptea Anului Nou intr-o petrecere, care
,ajuta” oamenii, prin euforia momentului si aburii bahici,
sd uite ca timpul este un dar al Cerului si ca fiecare clipa
a existentei noastre trebuie pusa in slujba dobandirii
vesniciei In comuniune cu Dumnezeu si Sfintii Lui. Cu
multa vreme in urmd, Sfantul Ioan Gurd de Aur a glasuit:
,Anul iti va merge bine nu cand tu vei sta beat in ziua
cea dintai a lui, ci cand, atat in ziua cea dintai, cat si in
cea de pe urma, si in fiecare zi, tu vei face fapte placute
lui Dumnezeu. Nu betia insenineaza, ci rugdciunea; nu
vinul, ci cuvantul infranarii. Vinul starneste furtuna, cu-
vantul lui Dumnezeu aduce liniste”. Cat de actuale se
arata cuvintele dumnezeiescului parinte!

Avand in vedere toate acestea, unde ar fi, credeti,
mai potrivit sd ne afldm In noaptea dintre ani? , Petre-
cand in restaurante, pensiuni, cabane, ori pe la casele
fiecaruia”, vor rdspunde unii. Altii vor opina cd ar prefera
sd se aldture multimilor citadine la petrecerile organi-
zate In aer liber, cu muzica devenita zgomot asurzitor
si valuri de sampanie risipita pe strazi. De cativa ani
incoace, Sfanta noastrd Biserica face apel sa petrecem un
autentic revelion: sd priveghem, sa ne rugadm aflandu-ne
in compania lui Dumnezeu, Cel Ce a pus vremile si sta-
paneste veacurile. De ce in Biserica? ,Ne-am putea ruga



434 MIRIDE SI MERINDE

siacasa”, vor raspunde cei mai comozi. Lor si nu numai,
le rdspundem ca doar in Biserica intelegem cel mai bine
cum timpul se intalneste cu vesnicia, fapt implinit intai
in persoana divino-umana a Mantuitorului Hristos. El
Cuvantul lui Dumnezeu, Cel vesnic de zile, a coborat
printre noi nu din curiozitatea de a fi om, ci ca sd ne arate
noua calea catre ceruri. El, Mantuitorul lumii, ne-a inva-
tat sa implinim fiecare in parte aceasta simbioza dintre
eternitate si timpul creat, cdci, petrecand cu si in Dum-
nezeu, deja pregustdm din vesnicie, ne obisnuim sa stam
in compania lui Dumnezeu si a Sfintilor Lui. Asa inte-
legem slova Sfintei Evanghelii: , impératia Cerurilor este
in voi”. Vesnicia incepe din lumea pamanteand, in ma-
sura in care ne gasim ragazul in efemera noastra existenta
sd ne Intalnim cu Nemurirea. Ce petrecere lumeasca iti
poate oferi o astfel de experienta unica? Nici cele mai
exclusiviste restaurante si hoteluri, nici grandioasele
concerte organizate in noaptea dintre ani nu pot darui
oamenilor o asemenea sansa.

De aceea, sd ne indreptam pasii spre sfintele loca-
suri, unde Hristos ne asteapta sa ne binecuvanteze noul
an cu sanatate si cu belsug de har, rodind in noi spor in
credinta si in nazuinta de mai bine, umplandu-ne casele
cu grau, vin si untdelemn.

Noi, multumindu-I cu nesfarsitd recunostinta si ne-
uitand ca timpul este intervalul in care Dumnezeu asteapti
raspunsul nostru la oferta iubirii Sale, sd avem bune na-
dejdi cd in anul in care vom pasi reusi-vom fiecare in
parte sa ddm marturia si raspunsul iubirii noastre la
iubirea nemarginita aratatd noud de Dumnezeu, Cel in
Treime inchinat.



IX

NZN eV

»Bratele parintesti sarguieste
a le deschide”

Despre Pocainta

In perioada Triodului Evangheliile duminicale de
dinaintea inceperii Sfantului si Marelui Post au fost alese
de Sfintii Pdrinti ca sa ne arate 1n mod explicit cu ce tre-
buie sa ne intrarmam la declansarea duhovnicestii ofen-
sive impotriva pdcatului, a tot ceea ce ne desparte de
iubirea si milostivirea lui Dumnezeu. Pilda Fiului risi-
pitor ne invata cd fard pocdintd nu existd intoarcere in
casa Tatdlui si, implicit, nu putem nadajdui la mantuire.
Povestea fiului nesabuit ne lamureste ca orice intoarcere
din inghimpoasele carari ale pacatului devine posibila,
daca odata cu ea se arata caintd sincera pentru relele
savarsite. Numai asa Dumnezeu nu doar ca ne va primi
cu bucurie revenirea, ci o va si binecuvanta prin iertarea
tuturor pacatelor. In randuiala liturgica de peste an,
doar intr-o singurd duminica se face lectura acestei emo-
tionante parabole. De aceea, probabil, o ascultam cu mai
multa trezvie si cu o frateasca solidaritate fata de curajul



436 MIRIDE SI MERINDE

fiului risipitor, care, dupd cum ne marturiseste pericopa
evanghelica, departe aflandu-se, a fost intampinat si
imbratisat de Tatal. Cum de l-a observat inca departe
tiind? Cu siguranta, iubitorul Parinte statea permanent
in fata casei, cu mana streasind la ochi, scrutand zarile
si zicandu-si: ,,0are nici azi nu se intoarce fiul meu? Poate,
totusi, va veni!”. Nemarginitd iubire si neirositd asteptare.
Ceea ce a urmat depaseste puterea omului de intelegere,
iertare si iubire. Tatdl l-a reabilitat in demnitatea de fiu,
fara sa-i reproseze ceva. I-a ascultat tulburdtoarea mar-
turisire, o sincera spovedanie, fara cuvinte lingusitoare
si tertipuri teatrale. Tocmai franchetea fiului risipitor
insotita de mahnirea pentru pribegia din tara pacatului
ne face sa-1 apreciem si sa ne bucurdm odata cu el de bine-
cuvantarea si iertarea primite. In acelasi timp, ne incearci
si un oarecare resentiment fata de atitudinea fiului celui
mare, care, desi virtuos, ascultdtor, nu s-a aratat capabil
sd inteleaga ce inseamnad iubirea desavarsita. Observand
purtarea celor doi fii din parabold suntem tentati sa ade-
ram la comportamentul unuia, intreband: ,Doamne,
eu ce fel de fiu sau fiica sunt?”. Judecandu-ne echidistant
viata, tindem sa ne asemanam mai degraba cu fiul cel
mic si nechibzuit. Ce bine ar fi daca am invata de la el
pocdinta, sinceritatea marturisirii si nadejdea neclintita
in iertarea Parintelui Ceresc! Din pdcate insa, ne potrivim
mai abitir cu el din pricina multimii pacatelor noastre,
aneascultdrii de Cuvantul dumnezeiesc, a risipirii talan-
tilor duhovnicesti hdraziti noua de Darnicul Parinte prin
Sfintele Taine, pe care adesea 1i cheltuim imprudent.
Nu aceasta asemanare merita elogii, ci strddania de ane
veni in sine, precum fiul risipitor, ca apoi sd alergdm



. Bratele pirintesti sirguieste a le deschide” 437

grabnic in bratele parintesti iubitoare si iertatoare ale
Domnului. Altminteri zicand, sa purcedem la o analiza
a vietii noastre duhovnicesti, realizand daca si cat ne-am
indepdrtat de casa Tatdlui, Sfanta Biserica. Apoi, cu o
incredere desavarsitd, ca si a odraslei pomenite, sa stri-
gam cu nadejde: , Tatd, am gresit la cer si-naintea Ta!”.
Dumnezeu, cu nesfarsita rabdare si bundvointd, ne va
astepta, ne va imbratisa si ne va asculta strigatul, ne va
primi lacrima pocdintei, iar apoi, cu aceeasi dragoste,
ne va spulbera pacatele savarsite, intarindu-ne in vir-
tute, iar la urma ne va pofti sa ne hranim din ospatul
mantuirii, asa cum a procedat cu junele zvapaiat si ano-
nim din Evanghelie, cdruia Biserica i-a randuit o dumi-
nicd speciala din an ca sa ne amintim de el, desinuis-a
retinut numele. Un erou anonim! Daca ne-am intreba
de ce protagonistul biblic nu are nume, un posibil ras-
puns ar fi ci in el ne regdsim cu totii. In réticirea lui ne
revedem scaderile noastre, iar In Intoarcerea lui le intre-
zarim si pe-ale noastre, naddjduind in iertare desi, poate,
ne gasim mai departe de voia si Casa Tatalui Ceresc.
Vom trdi cu totii bucuria nespusa a fiului primit si
izbavit cu o conditie sine qua non: sa avem pocainta cu-
ratd, deplind a personajului biblic. Nu intamplator Sfan-
tul Efrem Sirul a spus: , pocainta este un doctor bun,
care aduce mangaiere si odihnd. Darul Pocdintei alind
sufletul si povatuieste spre mantuire. Pocdinta mangaie
ca 0 mama si spald sufletul ca o apa curatitoare”. Dupd
pdrintii filocalici, ea se face prin lacrimi, rugaciune si
indeosebi prin Taina Spovedaniei. Pocdinta omoara
pacatul si invie sufletul; preschimba intunericul in lu-
mind, spala ochii sufletului, stdpaneste peste firea cea



438 MIRIDE SI MERINDE

neputincioasa si infraneaza patimile. Pacatul salasluit
in trup invadeaza mintea si inima ca un tiran, imbol-
navindu-le. Ortodoxia nu recunoaste alta cale de insa-
natosire din boala produsa de pacat decat prin pocdinta
si marturisire la scaunul Sfintei Taine a Spovedaniei,
care deschide calea spre leacul nemuririi, Sfanta Impar-
tasanie. Orice credincios, atata vreme cat isi ascunde
vinovatiile in adancul sufletului, este stapanit de neli-
nisti, de chinuri si de o greutate ce-1 apasa tot timpul. De
aceea, parintele Dumitru Staniloae considera pocainta
,ideea centrald a crestinismului” in jurul cdreia gravi-
teaza toate evenimentele mantuitoare.

Prin cdintd, omul isi face o analiza interioard, ajun-
gand la o cunoastere de sine si, indiferent de rezultat,
nu va deznadajdui de izbavire, caci harul divin primit
in Taina Marturisirii 1i este salvator. Dar, despartitd de
spovedanie, pocdinta poate cauza fiintei umane mari
dificultati, mergand chiar pana la stari depresive si re-
probabile, fiindcd nu recunoasterea pacatului si denun-
tarea lui se aratd benefice, ci gdsirea mijloacelor de in-
frangere a rdului. De pild3, , pocdinta” lui Iuda grdieste
limpede in acest sens: vanzatorul s-a cdit pentru raul
sdvarsit, dar, nespovedindu-se, a sfarsit prin suicid.

Asadar pocdinta nu trebuie rezumata doar la o cdinta
in stil protestant, ca sentiment pur launtric, anuland pre-
ocuparea omului de a nu mai pacdtui si stradania sa de
indreptare. Desi pocainta inseamnad lacrimi, post, infra-
nare, rugaciune, spovedanie, ea nu se margineste la o
mahnire abstracta pentru pacatele savarsite, ci trebuie
sa se manifeste in acte exterioare obiective, printr-o veri-
tabila Innoire a vietii credinciosului. Nimeni, niciodata



. Bratele pirintesti sirguieste a le deschide” 439

va putea spune cd s-a cdit suficient: pocdinta nu trebuie
sd se termine nicicand deoarece, prin ea, bunul crestin
se cade sa urmareasca o necontenita desavarsire.

Pocainta, atat ca Sfanta Taind, numitd si Spovedanie
sau Marturisire, cat si ca virtute, constituie o adevarata
incizie in sufletul bolnav, care strapunge mai adanc
decat pacatul, atingand adancimile fiintei umane, cura-
tindu-le si deschizandu-le harului divin. Asa s-a izbavit
tiul risipitor, asa, dea Bunul Dumnezeu!, sa ne izbavim
sinoi.

indreptarele de spovedanie intre
sablon si etalon

In toate posturile de peste an, dar si in afara lor, Bise-
rica ne cheama staruitor sa ne ingrijim sufletele, prime-
nindu-le, incalzindu-le si luminandu-le cu darurile Du-
hului Sfant, spre a ne intalni cu Hristos, Mantuitorul nos-
tru, facandu-I salas in fiinta noastrd. Pentru mareata in-
talnire trebuie sa ne pregatim prin spovedanie si prin
impartdsanie, caci Ortodoxia nu recunoaste alta cale
de insanatosire din boala produsa de pacat decat prin
pocadinta si marturisire la scaunul Sfintei Taine a Spove-
daniei, care deschide calea catre leacul nemuririi, Sfanta
Impartasanie.

In dorinta de implini cat mai corect aceasta randu-
iald a marturisirii pacatelor, multi recurg adesea la cunos-
cutele indreptare de spovedanie. Vreau sa ma refer in cele
ce urmeaza la folosirea lor corectd, din pricind ca unii cre-
dinciosi mai zelosi, din dorinta unei marturisiri complete,



440 MIRIDE SI MERINDE

apeleaza la indreptarul de spovedanie si, ajunsi inaintea
duhovnicului, abuzeaza uneori de timpul ori de rabda-
rea lui, lecturdnd searbad tot ce scrie acolo. In atare si-
tuatie, nu simpla Insiruire a unor evenimente , eficienti-
zeaza” spovedania: daca nu participdm cu toata fiinta la
marturisirea pacatelor, ci le rostim doar cu buzele, riscam
s-o transformam intr-o inculpare lipsita de eficienta.

Existda numeroase astfel de brosuri, compuse de
duhovnici proveniti din randul monahilor sau al preo-
tilor de mir. In plus, in Molitfelnic, la randuiala Tainei
Spovedaniei, preotului i se oferd un scurt ghid, care sa-i
faciliteze cercetarea corectd a penitentului aspirant la
,botezul lacrimilor”. Este sau nu util sa recurgem la
aceasta modalitate de a ne spovedi, lecturand lista de
pacate din respectivele carti? Unii spun ca da, altii, dim-
potrivd, aratd o serie de neajunsuri decurgand dintr-o
asemenea practica.

Consider ca un aspect pozitiv incontestabil rezida
in faptul c4, aflati in fata insiruirii detaliate a greselilor
posibile, vom reusi sa ne facem un examen de constiinta
extrem de minutios. Am putea descoperi, bundoara, pa-
cate uitate ori ascunse, savarsite fard a sti ca respectivele
fapte constituie abatere. Se contureaza totusi un impedi-
ment deloc neglijabil in utilizarea indreptarelor de spo-
vedanie: ingradirea libertatii noastre. Fiecare dintre
noi, comitand un pdcat, 1 ,, personalizdm”, infaptuindu-1
intr-un anume context, stare, predispozitie interioard,
asa incat ghidul ar trebui doar sa ne atentioneze asupra
lui, iar noi, trecandu-1 pe o hartie, sa-1 marturisim tinand
seama tocmai de factorii enumerati anterior. Altfel, spo-
vedania se va preschimba intr-o insiruire formald a



. Bratele pirintesti sirguieste a le deschide” 441

greselilor noastre, lipsindu-ne participarea afectiva,
emotia, parerea de rdu, dar, indeosebi, truda de a ne
analiza viata interioard, cu scaderile ei inerente. O ba-
nala citire a indreptarelor de spovedanie evidentiaza
inca un aspect semnificativ: unele, prezentand detaliat
diverse pacate, risca sd sminteasca sau chiar sugereaza
ele insele savarsirea lor.

O alta problema privitoare la Taina Pocdintei se
leaga de obiceiul duhovnicilor de a pune sau nu intre-
bari. In genere, se cuvine sa ne marturisim greselile fara
a astepta sa fim chestionati. Preotul, uneori, se foloseste
de intrebari ca sa se ldmureasca asupra gravitatii paca-
tului, a intensitatii lui, dar niciodata spre a-si implini anu-
mite curiozitdti ori interese. Si aici parerile se arata im-
pArtite: unii considerd necesara chestionarea penitentului,
altii, dimpotriva, n-o incurajeaza. Bundoara, Sfantul
Nicodim Aghioritul afirma clar: ,duhovnicul nu este
dator sa intrebe pe cel care se marturiseste ce a faptuit...,
ci insusi cel care se spovedeste trebuie sa-si marturi-
seasca de la sine pdcatele ca sa capete iertare pentru
ele”. Existd situatii cand crestinii, fie din lipsa exame-
nului de constiinta, fie tocmai din pricina gravitatii
greselilor comise, vor astepta ca parintele sa-i intrebe.
Sa precizam Insa cd nu se cuvine sa aiba retinere fata
de duhovnic, ci numai fatd de pacat. In sprijinul preo-
tului vine lungul formular de intrebari din Molitfelnic,
instructiunile tipiconale aratand: ,si asa sa-1 intrebi pe el
cu de-adinsul pe rand, una cate una si sa-1 astepti pana
cand va raspunde la fiecare intrebare”. Se contin aici si
intrebari privitoare la dreapta invatatura a Bisericii, de
la care nu trebuie s se abata cel ce se spovedeste; insa



442 MIRIDE SI MERINDE

tocmai fiindca ele se perpetueaza din perioada cresti-
nismului primar, consideram binevenita o diortosire
canonica a lor. Daca credinciosul nu stie cum sd inceapa
destdinuirea, urmatoarele intrebari pot viza datoriile
elementare si greselile cele mai obisnuite comise frecvent
de crestinii de o stare cu el. Duhovnicul incearca sd de-
termine motivele si scopul savarsirii pacatelor, sa afle
cdile de patrundere a lor in fiinta penitentului si raportul
lor cu vointa acestuia, indeosebi dacd are in fatd un peni-
tent necunoscut.

Am Incercat sa expun cateva aspecte legate de Taina
Spovedaniei, dorind sa evidentiez ca, a merge la spove-
dit, nu reprezinta implinirea unei simple traditii, ci este
un proces complex prin care urmarim sa ne tamaduim
de ranile l3sate in sufletele noastre de pacat.

De ce avem nevoie de duhovnic?

Triodul rdmane cea mai frumoasa si intensa perioada
liturgicd a anului bisericesc, cand notiunile de , post”,
,pocdinta”, ,,spovedanie”, ,,duhovnic” se intalnesc foarte
des. Cu toate acestea, exista unii care, intrebati daca se
spovedesc la vreun preot, afirma: ,la ce-mi foloseste
duhovnicul? De ce mi-ar trebui un indrumator duhov-
nicesc? Eu Ii marturisesc lui Dumnezeu tot ce am pe
suflet! De aceea, consider inutila spovedania si, implicit,
duhovnicul. Oare Dumnezeu nu aude ce-i spun eu in
fata icoanei sau in biserica? De ce-ar fi nevoie de o terta
persoanad care sd-i repete ceea ce i-as putea dezvalui di-
rect?”. Sunt rationamente inseldtoare, carora le cad



. Bratele pirintesti sirguieste a le deschide” 443

pradd nenumadrati semeni. Ca atare, in prezentul articol
mi-am propus sd raspund la intrebarea: ce rol joaca du-
hovnicul in viata noastra?

O privire succinta peste dumnezeiasca Scriptura
ne va lamuri cd Mantuitorul Hristos a instituit Sfanta
Taind a Spovedaniei prin faptul ci El Insusi a sivarsit-o
intai In timpul activitatii Sale pamantesti asupra multor
oameni ce-si ardtau credinta in El, cerandu-I ajutorul,
marturisindu-si pacatele, primind apoi de la Duhovnicul
desavarsit dezlegarea lor, odata cu indemnul de indrep-
tare a vietii. Dupa terminarea misiunii Sale in lume, cand
s-a apropiat vremea Inltarii la cer, a dat Sfintilor Apos-
toli puterea de a asculta marturisirea pacatelor semenilor
si de a le acorda iertarea. Darul acesta este de fapt puterea
Lui Insusi lucrand in ei: ,luati Duh Sfant; cirora veti
ierta pacatele, le vor fi iertate si carora le veti tine, vor
fi tinute” (In. 20, 22-23). Ca urmare fireasca a lucrarii
Sale mantuitoare implinite, prin cuvintele adresate dis-
cipolilor si, prin ei, in mod direct, tuturor urmasilor
acestora, episcopi si preoti, Mantuitorul Hristos le-a
daruit o putere nemarginita investindu-i cu prerogativa
de a deschide si de a patrunde in sufletele celor ce-si
cladesc sfintenia prin pocaintd. Spun dumnezeiestii
Parinti ca Domnul a instituit Taina Marturisirii sau a
Spovedaniei pentru ca omul sa nu deznaddjduiasca
din pricina neputintei lui, ci sa caute sprijin in afard, la
Dumnezeu, la preot, cdci cel izolat de pacat nu-si poate
gasi ajutor in sine, in fiinta sa nelinistita si bolnava, ci
numai in afard, in altd persoana. Dar sa nu omitem esen-
tialul: nu duhovnicul iart3, dezleaga pacatele, ci Insusi
Hristos, prin graiul si mana preotului. Parintele oficiant



444 MIRIDE SI MERINDE

al sfantului sacrament spune intr-o rugaciune din ran-
duiala slujbei: ,iata, fiule, fiicd duhovniceasca, Hristos
std de fata nevazut, primind a ta marturisire cea cu umi-
linta..., iar eu sunt doar un martor ca sa marturisesc ina-
intea Lui toate cate vei spune”.

Trecand peste aspectul doctrinar al Sfintei Taine a
Spovedaniei, nevoia unui indrumator duhovnicesc se
justifica si prin faptul cd nu ne cunoastem niciodata cu
adevarat pe noi insine, dupa cum afirma pdarintele Du-
mitru Staniloae: ,, prin altul ma cunosc nu numai ca ceea
ce sunt, ci si ca ceea ce pot sa fiu si trebuie sa fiu. $i ma
cunosc ca atare cand ma marturisesc”. Ne vine greu,
dar trebuie sa recunoastem ca putini dintre noi au capa-
citatea sa se judece constiincios, impartial, fara a-si oferi
eventuale circumstante atenuante pentru pacatele savar-
site. Dupa madrturia Sfantului Vasile cel Mare, lucrul
cel mai greu dintre toate pare cunoasterea propriei fiinte
in toatd complexitatea ei. Or, tocmai prezenta unui du-
hovnic in viata noastrd ne permite sa ne vedem fiinta
neajutatad de posibilele incercari de cosmetizare, fiindca,
dacd eu nu ma cunosc pe mine decat prin celalalt, atunci
cu atat mai mult voi izbuti a ma descoperi total prin inter-
mediul preotului duhovnic in care salasluieste Hristos
prin Duhul Sfant.

Peste toate acestea, un verset din dumnezeiasca Scrip-
tura zice: ,,inva’gé—mé sa fac voia Ta, ca Tu esti Dumnezeul
meu” (Ps. 142, 10). Se pune intrebarea: cum afldm voia
lui Dumnezeu? Cum ne d4m seama dacd un lucru {i place
sau nu? In timpurile biblice au triit oameni care pri-
meau mesaje de la Cel Atotputernic prin mijlocirea unei
inspiratii directe. Contemporanii vietii pdmantesti a



. Bratele pirintesti sirguieste a le deschide” 445

Fiului lui Dumnezeu L-au auzit pe Insusi Cuvantul
vorbind. Apoi, au fost Sfintii Parinti insuflati si inspirati
de Duhul Sfant. Bunaoard, Sfantul Simeon Noul Teolog
recunostea existenta unor persoane invdtate direct de
Dumnezeu: ,cei mai de seama pdrinti au avut drept
invatdtor nu un om, ci pe Dumnezeu si constiinta lor,
si s-au facut lumindtorii lumii”. Astazi, un astfel de mod
de a intelege nemijlocit voia lui Dumnezeu se intalneste
mult mai rar. ins3 orice om dornic de mantuire trebuie
sa stie daca directia sa de mers 1l conduce intr-adevar
catre Dumnezeu, trebuie sa invete cum sa se fereasca
de primejdiile ori cursele ce-1 inconjoara, sa cunoasca
in fiecare moment ce sa faca spre a implini voia Cerescu-
lui Tata. Desigur, Sfanta Scriptura ne ofera nemijlocit
aceasta posibilitate. Dar cum se va descurca un incepdtor
intr-ale duhovniciei, deoarece capacitatea sa de a reflecta
si intelege limpede cuvantul Domnului poate fi inca
viciata de lipsa unei vieti spirituale autentice? De aceea,
pe langa dumnezeiasca Scriptura si scrierile Sfintilor
Parinti, toti avem nevoie de o calduza iscusitd, de duhov-
nic, care, inzestrat cu acest dar, sa suplineasca lipsa de
plenitudine a discernamantului duhovnicesc al celor
ce dorim sa ne spovedim. Necesitatea unui duhovnic
care sa aduca ldmuriri in privinta voii lui Dumnezeu se
vadeste cu atat mai mare cu cat voia proprie a omului,
captiv inca in mrejele pacatului, se impotriveste voii lui
Dumnezeu; dupd avva Pimen, ,,voia omului este un zid
de aramad intre el si Dumnezeu si o piatra de poticnire”.
Deci cum vom intelege voia lui Dumnezeu ori cum o vom
cduta, de vreme ce pdcatul, inselandu-ne, ne indeamna
sd ne incredem in noi insine, ghidandu-ne dupa voia



446 MIRIDE SI MERINDE

noastra de multe ori pervertitd? Tocmai din aceasta
perspectivd, prezenta duhovnicului in viata credincio-
sului are exact menirea de a-i arata voia lui Dumnezeu,
starea lui In raport cu ea, precum si calea, mijloacele de
a ajunge, prin iubire si smerenie, la comuniunea cu
Dumnezeu. Duhovnicul, prin Taina Spovedaniei, aduce
in sufletul crestinului linistea, luminarea, multumirea
si bucuria reintalnirii cu Dumnezeu.

Asadar avem mare nevoie de duhovnic pentru ca
prin el 1l gisim pe Hristos. Nu existé nici un moment cand
cineva, In orice stare s-ar gasi, sa se poata lipsi de un po-
vatuitor duhovnicesc, deoarece cartea sfanta glasuieste:
,Unde lipseste carmuirea, poporul cade” (Pr. 11, 14).

Canonul de la duhovnic, pedeapsa sau
reteta tamaduitoare?

In perioada posturilor, dar nu numai, cu totii ciu-
tam sa ne cercetam atent interiorul fiintei, alergand la
scaunul spovedaniei spre a ne curdti de greseli, de gan-
duri care ne despart de Cereasca Imparitie. Potrivit ran-
duielii Sfintei Taine a Pocaintei, preotul, dupa ce asculta
marturisirea celui dornic sa se impace cu Dumnezeu, i
randuieste un canon. De-a lungul anilor, am auzit nume-
roase pdreri despre canon, numit in termeni teologici
si ,epitimie”. Unii crestini il vad ca pe o pedeapsa, un
tel de sanctiune aplicata penitentului pentru pacatele
savarsite. De aceea, cauta duhovnici permisivi, ca nu
cumva canonul sa le pard o povara prea grea. Altii il
considera un mijloc de indreptare a vietii fiului ori fiicei



. Bratele pirintesti sirguieste a le deschide” 447

duhovnicesti. Sunt binevenite cateva lamuriri la o serie
de intrebari privind aceasta chestiune: De ce este necesar
canonul? Nu ajunge doar marturisirea pacatelor? Ce
rol are epitimia?

Legat de problema ridicatd, Sfantul Maxim Martu-
risitorul ne spune ca ,, dupa ce diavolul pustieste sufletul
omului, se iIndeparteaza si lasa in suflet idolul pacatului”.
Cu alte cuvinte, pacatul devine o a doua natura a fiintei
umane, modelandu-i negativ felul de a fi, de a simti sau
chiar de a gandi. Intr-o asemenea nefericita stare, firea
omeneasca nu mai , functioneaza” dupa legile date de
Creator, ci urmeaza mincinoasele obiceiuri ale patimii,
ajunse o forta greu de stapanit. Dialogul din cadrul spo-
vedaniei pregdteste tdimaduirea credinciosului de acele
deprinderi patimase. De aceea, duhovnicul asculta mar-
turisirea, punand, eventual, intrebari lamuritoare, apoi
randuieste, in numele lui Hristos, anumite recomandari
constand in fapte sau atitudini contrare ratdcirilor ori
cdderilor spovedite, avand tocmai menirea de a-1 elibera
pe cel ranit de ele, spre vindecarea si izbavirea lui. Toc-
mai aceste sfaturi, , retete” duhovnicesti constituie cano-
nul; el capdtd mai degraba un caracter terapeutic decat
pedepsitor, reprezentand un mijloc de corectare, de in-
dreptare. In timpul spovedirii pacatelor, preotul se arati
ca un parinte iubitor, rdbdator, dar, in momentul cand
statorniceste canonul, el devine judecator si medic. El va
estima modalitatile cele mai adecvate de tamaduire a
tiilor sai duhovnicesti, incapabili sa-si prescrie singuri
medicamentul salvator. Dumnezeiestii parinti clarifica
insusi statutul de judecator al duhovnicului: el nu pro-
clama sentinte, nu critica, ci apreciazd, cumpaneste cu



448 MIRIDE SI MERINDE

dragoste antidotul potrivit penitentului. Insa prescriptia
duhovniceasca nu se recomanda aleatoriu. De aceea,
Sfintii Pdrinti au alcdtuit canoane, prevederi utile ghidarii
preotilor, pe care ei trebuie sa le citeasca, sa le stie, cum-
pdnind cu grija ca hotdrarile luate sa nu fie utopice, dar
nici prea facile, permitand coabitarea cu pacatul, cu boala.
Astfel, parintele Dumitru Staniloae face o precizare ex-
trem de importanta: ,Duhovnicului i se cere sa fie in
stare, prin citiri de carti duhovnicesti, prin urmarirea
diferitelor procese sufletesti, prin experienta, nu numai
sa dea cu o anumita sigurantd sfaturile cele mai eficiente,
ci sa le argumenteze in fata penitentului, ca acesta sa se
lase convins sa le urmeze”. Nici nu se putea altfel, caci
nu stabilirea canonului il scapa pe credincios de pacat,
ci implinirea lui. Sfantul Nicodim Aghioritul ne adeve-
reste cd, in indeplinirea de cdtre ucenic a epitimiei, avem
dovada cea mai puternicd a faptului ca i-a inteles rolul in
invierea sa duhovniceasca.

Este drept ca pacatele se iarta prin marturisirea lor si
dezlegarea datd de Hristos prin mana si gura preotului.
Totusi sufletul ranit al celui ce primeste milostivirea
Domnului trebuie supus unei perioade de convalescenta
duhovniceascad. Nu ajunge doar sd-i dezvaluim preo-
tului suferintele noastre sufletesti, ci se impune si urma-
rea tratamentului adecvat spre a reusi intremarea spiri-
tuali deplini. Ins3, dupa marturisirile dumnezeiestilor
pdrinti, de foarte multe ori Insandtosirea apare conco-
mitent cu implinirea canonului. Unii sunt tentati sa-si
ascunda pacatele, gandindu-se la vorba din popor:
,tmpul le tdmaduieste pe toate”. Se pare cd nu se intam-
pla chiar asa. Sfantul Ioan Gura de Aur spune: ,timpul



. Bratele pirintesti sirguieste a le deschide” 449

nu foloseste la nimic. Noi nu intrebam dacad rana a fost
deseori pansata, ci daca pansamentul l-a facut bine pe
penitent. Numai ranitul ne arata cand este momentul
potrivit sa-1 scoatem”. Asadar nici timpul, nici uitarea
nu ne aduc pacea inimii, ci doar spovedania sincera,
insotita de pocdintd, urmata de canonul hotdrnicit de
duhovnic. Altfel spus, pdrerea de rdu pentru cele ce am
gresit, alaturi de epitimia primita dupa marturisire ne tin
legati de Biseric4 si, implicit, de Imparatia Cerurilor.

Concluzionand, canonul dat la spovedanie rdméane
o faclie ce-1 scoate pe om din intuneric la luming, din
boala cdtre sanatate, din ratacire pe calea cea dreapts,
reasezandu-1 la locul lui, in Biserica lui Hristos, unde se va
pregati pentru partasia deplina cu iubirea Sfintei Treimi.
Chiar atunci cand ni se pare cam aspru, canonul randuit
de duhovnic trebuie sa poarte pecetea iubirii, a milosti-
virii Parintelui Ceresc, caci, daca sufletul omului nu se
simte Inconjurat de iubire, aici, pe pamant, nu-si poate
intinde aripile, Inaltandu-se spre Vesnicie.

Duhovnic aspru ori bland?

Legat de Sfanta Taina a Spovedaniei si cea a Impér-
tdsaniei s-a scris mult in ultima perioada, evidentiindu-se
numeroase aspecte vizand administrarea lor, risipind
o sumedenie de cutume ce pagubeau sufleteste pe unii
tii ai Bisericii. Bundoard, mi s-a intamplat sa ascult intre
credinciosi oarecare polemici de genul: ,,duhovnicul meu
mi-a dat canon aspru, al tau este mai permisiv, deci nu
tine bine randuiala”. Altii rostesc cu ferma convingere:



450 MIRIDE SI MERINDE

,m-aimpovarat cu un canon prea mare. Nu-1 pot implini!
O sa-mi caut un preot ingdduitor”. De aceea, am crezut
de cuviinta sa astern cateva ganduri despre canoane si
modul cum se cuvine sd le randuiasca slujitorul sfan-
tului sacrament al ,,botezului lacrimilor”, ca sd raspun-
dem la intrebarea: in functie de asprimea canonului,
duhovnicii pot fi considerati severi ori mai ingdduitori?

Asadar un aspect foarte important din randuiala
Spovedaniei il reprezinta prescrierea canonului de catre
duhovnic. 54 stiti ca acest lucru nu-i deloc usor pentru
parintele duhovnicesc, fiindca el trebuie sa ia in calcul
multiple aspecte cu privire la cel ingenuncheat sub epi-
trahil: temperamentul, moralitatea, puterea fizica si psi-
hica a lui, mediul de viatd, felul, natura si gravitatea paca-
tului, dispozitia de indreptare, motivul, intentia si sco-
pul pacatului, momentul si imprejurdrile generale ale
pacatuirii, recidiva si cumulul de pacate. Numai dupa
toate acestea duhovnicul prescrie epitimii cu caracter
corectiv, caci ele urmaresc indreptarea crestinului, adica
vindecarea de predispozitia de a cddea in pacat, potrivit
cuvintelor Sfintei Scripturi: Dumnezeu nu voieste ,, moar-
tea pdcatosului, ci ca pacdtosul sa se intoarcd de la calea
sa si sa fie viu” (Iz. 33, 11).

Intelegem asadar c& preotul nu randuieste aleatoriu
canoane la spovedanie spre impovararea celor ce se po-
cdiesc, ci pentru indreptarea lor, fapt intarit de cugetarea
Stantului Ioan Gura de Aur: ,,in scaunul spovedaniei sta
medicul care tamdaduieste, iar nu judecatorul care osan-
deste. Aici nu se cere pedepsirea pacatosului, ci se acorda
iertarea pacatelor”. Ne lamureste in acest sens indemnul
catre duhovnici al dumnezeiescului Vasile cel Mare:



. Bratele pirintesti sirguieste a le deschide” 451

,nu suntem judecatori de inimi, ci judecdm dupa cele
ce le auzim. Deci sd ldasam Domnului pedepsirea, iar
noi il vom primi [pe penitentul respectiv] fara deosebire,
dand iertare prin uitare patimii omenesti”. Rationamen-
tul Sfantului Parinte nu este unul singular. Acelasi gand
il are Sfantul Ioan Postitorul: el i sfatuieste pe duhovnici
sa tind seama nu numai de starea morald a credincio-
sului, ci si de mdrimea pdcatului si de urmadrile lui, asa
incat sa fie vigilent ca sa usureze canonul daca devine
insuportabil si sa-1 Indspreasca atunci cand nu dd roada,
adica nu-l/-o indreapta pe fiul sau fiica duhovniceasca.

Epitimia randuitd deci nu se da simplu, cum ar face-o
un judecator cu legea-n mana, ci cu multa chibzuiala,
cu iubire de parinte, de frate in Hristos, neuitand ca prin
canon nu trebuie sd i se ia crestinului nddejdea indrep-
tdrii, a mantuirii. Cantdrind toate aspectele mentionate,
duhovnicul trateaza sufletul si starea acestuia, iar numai
dupa aceea pdcatul. Avand in vedere aceste realitati,
nu cred ca ar trebui sa evitam duhovnici mai severi, ci
sad intelegem asprimea lor drept iubire puternica. Ce-i
drept, in gandirea Sfintilor Parinti, severitatea joaca un
rol important, ajutandu-1 pe credincios sa se izbdveasca
de pacate. Bundoard, acelasi sfant Ioan Postitorul, care
a alcatuit slujba Spovedaniei, indulceste asprimea ca-
noanelor, tinand seama de dispozitia sufleteasca a pe-
nitentului si de alte mijloace de asceza asumate de el.
Anii scursi de la pdrasirea pacatului se scad din canon;
dimpotriva, daca pacatul se repetd, se reia epitimia de
la inceput.

Revenind la intrebarea de inceput, nu cred cd un
duhovnic permisiv ne ajutd mai mult pe calea mantuirii,



452 MIRIDE SI MERINDE

deoarece epitimia sau canonul randuit are cu precadere
un caracter terapeutic, iar nu unul pedepsitor, consti-
tuind un mijloc de corectare. Daca , bunatatea” unui
duhovnic constd in eludarea canonului dat fiului sau
tiicei duhovnicesti ori in permisivitatea fata de anumite
pdcate considerate usoare sau nesemnificative, atunci
concluzia ar fi ca un duhovnic bun este un duhovnic con-
secvent, ce se ghideaza dupa randuiala Bisericii in indru-
marea credinciosilor, urmarind mantuirea celor pe care
1i creste duhovniceste.

Duhovnic in varsta sau tanar?

In vremea posturilor, dar nu numai, Biserica ne chea-
ma sa ne apropiem si mai mult de Mantuitorul Hristos,
luand ca modele pe Sfintii Sdi, care au purtat neputintele
noastre: s-au indoit, la fel cu noi; au cdzut, precum ma-
joritatea pamantenilor; au dovedit destule slabiciuni
ori scaderi, insd, prin lacrimi si mantuitoare pocdinta,
au risipit bezna pacatului din ei, facandu-se vase alese
ale Sfantului Duh.

Ca sa le urmam calea, avem nevoie de staruitoare
rugaciune, fapte de milostenie, spovedanie, impartasa-
nie. Daca tot veni vorba de Sfanta Taina a Marturisirii,
cu totii am asistat la discutii sau chiar polemici pe o tema
ce a starnit adeseori controverse: cum e mai bine sa caut
un duhovnic? In varsta, experimentat, sever in canoane?
Sau unul tanar, indulgent, cunoscand indeaproape pro-
blemele actuale ale societatii, intelegand nuantat anumite
situatii ale vietii cotidiene?



. Bratele pirintesti sirguieste a le deschide” 453

Voi incerca un raspuns, ghidandu-ma de invatatu-
rile Sfintei noastre Biserici Ortodoxe. Potrivit acestora,
savarsitorii Sfintei Taine a Pocaintei sunt episcopii si
preotii, hirotoniti valid, in baza imputernicirii date de
Mantuitorul ucenicilor Sai prin cuvintele: ,Oricate veti
lega pe pamant, vor fi legate si in cer si oricate veti dez-
lega pe pamant, vor fi dezlegate siin cer” (Mt. 18, 18; In.
20, 22-23). Administrarea Tainei Marturisirii creeaza sa-
varsitorului ei un statut aparte, de judecator al forului
intern al faptelor umane. Bineinteles cd aceasta implica
o responsabilitate deosebitd. Asa se explicad de ce, inca
de la inceputul organizdrii ei, Biserica a purtat de grija
ca slujitorii sdi sa indeplineasca toate conditiile cerute
la hirotonie, inclusiv varsta canonica. Dupa randuiala
stabilita dintru inceput in viata Bisericii crestine, varsta
pentru hirotonie a fost lasata la latitudinea intai-statato-
rilor Bisericii, tinandu-se seama de normele canonice si
de interesele comunitatii. Prima dispozitie in legatura
cu fixarea varstei de hirotonie a prevazut-o Canonul 11
al sinodului de la Neocezareea: ,, prezbiterul mai tnainte
de 30 de ani sa nu se hirotoneasca, de ar fi chiar barbat
vrednic intru toate”. Cand varsta hirotoniei a scazut sub
30 de ani, s-a pus problema daca clericii pot fi si duhov-
nici. Uneori nu li s-a permis administrarea Tainei Pocdin-
tei pana nu au atins varsta cerutd de canoane sau pana
nu au dat dovada unei maturitdti ce-i indreptdtea a fi
duhovnici. Dupa cum lesne se constata, implinirea var-
stei canonice a hirotoniei a reprezentat prima conditie in
obtinerea duhovniciei. Administrarea Pocdintei de catre
un preot care nu are hirotesirea intru duhovnic isi pro-
duce efectul canonic deplin, dar preotul respectiv se



454 MIRIDE SI MERINDE

abate de la randuiala stabilita de Bisericd. Intr-un astfel
de caz, nerespectarea randuielii statornicite de Biserica
se considera neascultare si nesupunere fata de autori-
tatea bisericeascd, pedepsindu-se ca atare, potrivit dis-
pozitiilor canonice si legale. Intr-o imprejurare de ne-
cesitate — primejdie de moarte — marturisirea la un preot
nehirotesit duhovnic este deplin valabila. Intr-o aseme-
nea situatie, preotul savarsitor al acestei Sfinte Taine nu
poate fi sanctionat nici pe cale disciplinara.

In ceea ce priveste episcopii, nu se aminteste si nu
s-a practicat vreo randuiald asemanatoare, deoarece la
instituirea in treapta de episcop s-a observat intotdeauna
conditia de varsta stabilita cu timpul la minimum 30 de
ani. Cum la varsta de 30 de ani slujitorul bisericesc era
socotit deplin matur si suficient de bine format, nu s-a
mai simtit nevoia opririi sale temporare de la adminis-
trarea Tainei.

Un loc aparte intre sdvarsitorii Sfintei Taine a Poca-
intei l-au jucat in vechime asa numitii preoti penitentiari,
imputerniciti de catre episcop sd administreze Sfanta
Taind a Pocaintei In cazuri deosebite, precum si sa impace
la Liturghie, public, anumite categorii de penitenti, pri-
mindu-i in Biserica (Canonul 1 Cartagina).

Asadar ce-i de facut, cum s3 alegem? In primul rand,
sa retinem ca nu varsta duhovnicului conteaza: tanar
ori batran, harul lucreaza in aceeasi masura prin el. Cre-
dinciosul doritor de sporire duhovniceasca vrea un du-
hovnic intarit, care, datorita fie anilor, fie cercarii sale,
tie prestigiului personal, ar putea exercita o influenta
binefacdtoare asupra sa. Pdrintele duhovnic, indiferent
de varsta, nu trebuie sa caute ale sale, ci sa-i indrume



. Bratele pirintesti sirguieste a le deschide” 455

pe cei pe care {i creste spiritual catre Hristos, desavar-
situl Duhovnic.

Existd situatii cand alegerea unui duhovnic in
functie de varsta se dovedeste imposibild. Bundoara,
dacad intr-o parohie chiriarhul randuieste un preot tanar,
el devine calauzitorul tuturor enoriasilor lui, chiar dacg,
anterior, acestia se deprinsesera a se spovedi la un preot
in etate ori ei Tnsisi au varste patriarhale. Ce sa faca
varstnicii? Sa nu se mai madrturiseasca la cel ce le poate
fi chiar nepot? Ba unde mai pui ca nu toti au posibilitatea
de a se deplasa la unele manastiri sau biserici de enorie
slujite de duhovnici imbunatatiti, recunoscuti drept ha-
rismatici. lata situatii ce se cer lamurite.

Nu intotdeauna varsta constituie o buna garantie a
iscusintei unui duhovnic, nici studiile, caci el nu expune
doar cunostinte din Scriptura ori de la Sfintii Pdrinti, ci
in primul rand se roagd pentru fiii lui duhovnicesti; 1i
conduce spre mantuire, ajutandu-i sa-L (re)descopere
pe Dumnezeu, devenind deopotriva doctor al sufletelor
vatamate de pdcate, dar si un fidel martor al invierii lor
din intuneric la lumina, din pacat la virtute, din moarte
la viata. Cand varsta nu este patriarhald, iar parul n-a in-
cdruntit — semn al intelepciunii — duhovnicul tanar tre-
buie sa dea dovada de adanca smerenie, sd se roage mult,
dar sa se si instruiasca prin citiri din Dumnezeiestile
slove ori din experienta unor duhovnici experimentati.
Nu toti credinciosii au posibilitatea sa cerceteze marii
duhovnici ai Bisericii noastre. De aceea, fiecare preot
imputernicit sa savarseascd Taina Spovedaniei are
chemarea de a se face instrumentul prin care Duhul
Stant ofera mangaiere, iertare si impacare credinciosului;



456 MIRIDE SI MERINDE

de este nevarstnic, sa devind , batranul tandr” prin cre-
dintd si maturitate duhovniceascd; cel in varsta, sa se
mentind mereu tanar la suflet prin prospetimea si zelul
misionar, precum si prin truda de a arata ca Ortodoxia
inseamna viatd, bucurie, pace in Duhul Sfant.

Cadlugarie versus casatorie

Mijlocul lui Ghenar ne oferd binecuvantatul prilej
de a ne reintalni duhovniceste cu unul din marii repre-
zentanti ai monahismului ortodox, Sfantul Teodosie
cel Mare, incepatorul vietii de obste. Din sinaxare stim
ca Sfantul Cuvios Teodosie, proslavit pe 11 ianuarie, a
ajuns un cdlugdr desavarsit, alegand sa intre in cinul
ingeresc incd din tinerete. Inima curatd, rugaciunea ne-
incetatd, dragostea fata de dumnezeiestile invataturi l-au
transformat intr-un model demn de urmat. Biserica l-a
numit fncepitorul vietii de obste datorita randuielilor sta-
tornicite In manastirile pe care le-a pastorit din incredin-
tarea episcopului. Citind viata sa ori pe cele ale altor cu-
viosi, te cuprinde o admiratie nespusd, o pace adanca:
cat de frumos au trdit! Ce ddruire totala Iui Hristos! Nu
stim daca pilda Sfantului Teodosie sau a altora ca el pre-
zintd Tnaintea tinerilor de astazi vreun interes oarecare.
Poate, cel mult, citesc despre nevointele lor din curiozi-
tate. Cator adolescenti li se aprinde astfel dorul de calu-
garie? Ca unul ce vietuiesc in mandstire, va marturisesc
cu tristete ca situatii de acest fel sunt tot mai rare. Oare de
ce? Vom incerca cateva raspunsuri fdrd a avea pretentia
cd acestea s-ar putea constitui intr-o apologie a vietii



. Bratele pirintesti sirguieste a le deschide” 457

monabhale, ci ca ne-ar lamuri, mdcar in parte, de ce unii
au ales drumul calugariei si de ce altii ezita.

Omenirea se arata interesatd cu precddere de bunu-
rile materiale, pe cand calugdrul hotdraste sa pdstreze
saracia de bunavoie. Daca fiecare ins tinde sa-si afirme
cu superioritate individualitatea, voind sa-si domine
semenii, ba chiar sa supuna si stihiile, monahul fagadu-
ieste ascultarea neconditionata si smerita cugetare. In
timp ce contemporaneitatea promoveaza, cu o consec-
venta diabolica, sexualismul, dezordinea sentimentalg,
prezentandu-le ca stdri firesti omului, calugarul, dorind
sa devina inger In trup, renuntd la aceste aspecte ale vietii
si, depunand votul fecioriei, alege curatia si ordinea in
toate. Intr-o realitate insingurati si izolat3, supusa ideo-
logiilor umaniste, pricepute sa plasmuiasca ,iaduri”
pamantene, monahul 1si croieste o alta cale, tintind catre
o destinatie care nu insingureaza, nici nu enclavizeaza:
Cerul. Calugdrul se opune insului modern, care I-a intors
spatele lui Dumnezeu si traieste in afara prezentei Lui,
chiar daca uneori i se impune sau da bine sa se arate re-
ligios. Recent, o persoana ,,sonora” ne acuza pe noi, cei
din tagma monahald, ca purtdm , late”, fiind invechiti,
depadsiti de realitdtile concrete, cotidiene. Da, noi vrem sa
fim ,,vechi” ca sd ajungem contemporani cu ,,Cel vechi
de zile”, cu Dumnezeu, sa trdim in timpul Lui, adica sa
pregustam vesnicia inca de pe pamant!

Se vede ca monahismul actual, ca optiune de vietuire
si mantuire, are de infruntat uneori un context dispre-
tuitor. De aceea, trebuie sa punctam un lucru esential:
monahul nu se retrage din lume fiindca tagaduieste
valoarea ei, ca bun plasmuit de Dumnezeu, ci, dimpo-
triva, ca sa o sfinteasca prin rugaciunile necontenite.



458 MIRIDE SI MERINDE

Sfintindu-se pe sine, calugdarul sfinteste natura umana, se
roagd pentru ea, dorind a o inchina complet lui Dum-
nezeu. Intr-o lume jertfitd mortii, monahul se jertfeste
Invierii, fapt adeverit de o rugéciune din slujba de calu-
gdrie: ,Doamne, Dumnezeul nostru, primeste pe robul
Téau, care a ldsat poftele cele lumesti si pe sine s-a adus
Tie jertfa bineprimita”. Astfel, omul isi redescopera
menirea sacerdotald: adica de a darui totul, chiar pe sine,
lui Dumnezeu, Care nu poate rdmane indiferent, ci va
raspunde prin a-i oferi o viata noud, descoperindu-i
taina comuniunii cu Dumnezeu si cu sfintii Sai, fapt
ardtat si in slujba sus-mentionata: Intru tot induratul
si milostivul Dumnezeu... sa te primeascd, sa te imbrati-
seze, sa te apere, veselind inima ta cu mangaierea Sfan-
tului Duh; Invrednicindu-te pe tine a fi partas cu sfintii
si cuviosii, Impreund cu care sa mostenesti Tmpérétia
Cerurilor”.

Fata de acest aspect, umanitatea desacralizata de-
vine adesea contrariata, incercand cateodata unele evi-
dentieri sau incrimindri, alteori avand cuvinte de apre-
ciere. Din pacate, multi nu inteleg rostul calugariei intr-o
societate diriguita de ideologii materialiste, secularizante.
Chiar eu am simtit aceasta trista realitate. Mi-amintesc
cd, atunci cand am hotdrat sa ma inchinoviez, desi parintii,
la inceput, s-au opus deciziei mele, intr-un final mi-au
acceptat alegerea, fapt pentru care {i multumesc lui
Dumnezeu ca i-a luminat, iar lor ca au inteles. M-am
confruntat insd cu reticenta unor rude, profesori, colegi,
prieteni care nu au reusit sa accepte noua mea existentd,
considerand monahismul o lume ciudatd, un refugiu.
De ce persista in mintea unora eronata conceptie ca la



. Bratele pirintesti sirguieste a le deschide” 459

mandstire merg doar cei incapabili de a-si stabili un alt
rost? Dar oare scopul suprem al vietii pamantene nu
este de a se apropia cat mai mult de Dumnezeu? Or,
intrarea cdlugarului In manastire tocmai asta si urma-
reste: petrecerea unei vieti cat mai aproape de Prototip.
In randuiala tunderii in monahism una din rugaciuni
il indeamna pe cel cdlugarit: , te povatuiesc la viata cea
mai desdvarsitd sa ajungi, fiindca ai ales sa te apropii si
sa slujesti Domnului”. Existd o dureroasa discrepanta
intre ceea ce se petrecea In urma cu ceva timp si ceea ce
se Intampla In prezent: imi povesteau monahii in varsta,
de aici, de la Vovidenia, sau din marea lavra nemteana,
cd pdrintii 1i sfatuisera sa aleaga manastirea. Cand o fami-
lie avea copii numerosi, patrunsi de sentimentul bine-
cuvantdrii aduse in neam de un calugar sau calugarita,
parintii iIndemnau pe una din odrasle sa se gandeasca
la inchinoviere. Astdzi, destul de frecvent, se intampla
invers: rudele, colegii, apropiatii pun piedici unui tanar
dornic sa imbratiseze monahismul, invocand tocmai
aceste gresite conceptii: cdlugdrul este un inadaptat, inca-
pabil sa-si intemeieze o familie, sa-si asume responsa-
bilitati sociale, profesionale.

li respectam si-i pretuim pe cei din lume, ne rugam
pentru ei, nu tdgaduim frumusetea lucrdrii lor in vede-
rea mantuirii, nici vietuirea in familie, dar trebuie sa le
spunem nehotaratilor si scepticilor cd monahismul nu
inseamnad o izolare de lume, ci 0 ruga neincetata pentru
ea; ca monahul nu se insingureaza si nu fuge de respon-
sabilitati, ci, dimpotriva, stabileste prioritati ce privesc
Cereasca Imparitie, iar prin rugaciune se afl in comu-
niune cu toti. Dintr-o asemenea perspectiva, rostul



460 MIRIDE SI MERINDE

monahismului este de a aduce printre semeni bucuria
prezentei lui Dumnezeu. Monahii au aceeasi vocatie
ca sfintii de odinioara: de a face pamantul cer, iar nici-
decum cerul, pamant. Asadar monahismul nu trebuie
sa se Inscrie In trasaturile traiului cotidian, ci n viata
lui Dumnezeu. Chiar daca nu-si intemeiaza o familie
proprie, calugdrul apartine familiei celei mari a Bisericii,
trupul tainic al lui Hristos. El are datoria de a-L arata
pe Dumnezeu lumii. Pentru aceasta trebuie sa impli-
neasca o conditie sine qua non, si anume, sa trdiasca el mai
intai cu si In Dumnezeu, caci, asa cum spunea Sfantul
Ioan Scararul, , ingerii sunt lumina monahilor, iar vietu-
irea monastica este lumina tuturor oamenilor”.



	01_Miride si merinde 2023
	02_Miride si merinde 2023
	03_Miride si merinde 2023
	04_Miride si merinde 2023
	05_Miride si merinde 2023
	06_Miride si merinde 2023
	07_Miride si merinde 2023
	08_Miride si merinde 2023
	09_Miride si merinde 2023

